La Presencia de Wari en San Jose de Moro

Luis Jaime Castillo Butters

-
-
-

Pontificia Universidad Programa Arqueologico
Catoélica del Peru San José de Moro



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 2

La Presenciade Wari en San Jose de Moro

Luis Jaime Castillo Butters

INTRODUCTION

El debate acercade la presenciaWari en la
costa norte se inici6 hace cien anos, al nacer la
arqueologia en estaregién. Sin embargo, mien-
tras que lacomprension general de laevolucién
cultural de las sociedades nortefias ha avanza-
do considerablemente, el entendimiento de lo
gue sucedi6 en la regién en particular durante
el Horizonte Medio, que coincide con el fin de
la cultura Mochicay el inicio de Lambayeque
y Chimu, resulta ain muy confuso. La historia
de la arqueologia de la costa norte y del pro-
blema que aqui nos ocupa se inicia cuando Max
Uhle, en 1899, ubicd una serie de vasos
«tiahunacoides» en la explanada sur de laHuaca
del Sol (Uhle 1915), abriendo el debate acerca
del papel de las sociedades serranas del Hori-
zonte Medio en el desarrollo de la costa norte.
En base a sus datos Uhle determiné que la cos-
ta norte debi6 estar bajo el dominio de las so-
ciedades serranas durante un periodo de su his-
toria. La posterior distincién entre Wari y
Tiahuanaco y la definicién de sus estilos y fa-
ses no ayudaron a esclarecer el problemaen la
costa norte (Menzel 1968). La cantidad de ma-
teriales de clara filiacion Wari en esta regién
fue siempre muy limitada y generalmente de
proveniencia dudosa. Mas aln, la gran mayo-
ria de especimenes que exhiben influencia de
tradicion Wari fueron hechos local mente, bajo
condiciones politicas y sociales no necesaria-
mente definidas. Rafael Larco abordé este pro-
blema definiendo un estilo Wari Nortefio, que

a su vez subdividié en fases y que correspon-
deria precisamente a la sintesis de las tradicio-
nes nortefias y surefias (Larco 1948, 1966b).
Posteriormente se ha reportado ocasional men-
te hallazgos de cerdmica policroma, pinturas
murales que se creian de influencia Wari e in-
cluso sitios cuyo trazo ortogonal seria unare-
miniscencia de los model os urbanisticos Wari.
En términos general es esta evidencia pareceria
ser el resultado de algun tipo de presencia Wari,
pero escrutada con cuidado la mayoria de ella
no ha sido concluyente. El problema es deter-
minar laformaquetuvo la presenciaWari en la
costa norte através de contextos arqueol 6gicos
documentadosy a partir de ellos determinar que
condicién o caracter tuvo esta presencia.

Este articulo se centraen | os resultados del
Proyecto Argueol 6gico San José de Moro, que
paraddjicamente nunca tuvo como objetivo
abordar el problema de la presencia Wari en la
costa norte. San José de Moro, sin embargo,
presenta una relativa abundancia de evidencia
del fenébmeno Wari en lo que cominmente se
conoce como el Horizonte Medio 1y 2, y en
sus encarnaciones regionales al lado de expre-
siones cléasicamente Mochicas. Tratandose de un
sitio densamente estratificado, es posible no
solo estudiar el fendmeno sino situarlo en una
secuencia evolutiva, 1o que nos permite enten-
der su punto de insercién, las influencias in-
mediatas que se producen al llegar las diferen-
tesinfluenciasy los resultados o consecuencias

Luis Jaime Castillo Butters. Profesor Principal del Departamento de Humanidades, Seccidn Arqueologiay Director de Relaciones
Internacionales y Cooperacion de la Pontificia Universidad Catdlicadel Pert. (Icastil @pucp.edu.pe).

Los dioses del antiguo Peru. Krzysztof Makowski, editor. Pags. 103-135. Coleccion Artey Tesoros del Per(l. Lima, Banco de
Crédito del Pert, 2000.



Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro 3

alargo plazo. Asi, es posible ver como Wari no
conquisté a Moche, sino que fue primero in-
corporado por los propios mochicas, para lue-
go convertirse en unainfluencia poderosay en
Gltima instancia un factor del colapso de esta
sociedad. Asimismo, en el sitio se encuentran
lo que parece ser las primeras adaptaciones de
los estilos Wari a la tradicion ceramica de la
costa norte. Como la ceramica no es otra cosa
que nuestro barémetro de las condiciones poli-
ticas y culturales que imperan en una cierta
época, podemos asumir que tanto la presencia
de artefactos Wari, como las influencias que
estos estilos tuvieron en la costa norte reflejan
una rica historia politica que nos permite en-
tender mejor qué es lo que estaba pasando en
Jequetepeque en los siglos VI y I X y por ex-
tensidn nos permitirdn comprender el papel que
tuvieron los agentes exégenos en el fin de la
sociedad Mochica.

Como veremos, buena parte de este articu-
lo esun gjercicio de estilistica, en el que se pre-
sentan artefactos novedosos y se discute infor-
macion respecto a disefios, colores y formas.
Desde la perspectiva de una investigacion cen-
trada en el fendbmeno Mochica Tardio la discu-
sion acerca de los estilos Wari, sin embargo,
no es sélo una disquisicion artistica, sino que
la claridad respecto a la secuencia, el origeny
la evolucion de los estilos tiene connotaciones
importantisimas para entender |0s procesos po-
liticos que afectan a la costa norte. Para enten-
der la presencia Wari en la costa norte es im-
prescindible definir cual es la relacion entre
Wari, la entidad politica basada en Ayacucho,
y los estilos derivados de esta, entendidos como
expresiones de entidades politicas que estable-
cen algun grado de afinidad con el estado Wari.
Cuando encontramos artefactos de los estilos
Nieveria, Atarco, Viflaque o Pachacamac que-
rriamos saber si estamos tratando con Wari o
con un dependiente o subordinado, o simple-
mente con una entidad politica ligada a Wari
por vinculos de similitud estilistica. Si la res-
puesta es la primera, habria que preguntarse por
que las sociedades de |la costa norte manifies-
tan su relacion con Wari a través de la identi-
dad peculiar de uno de sus subordinados; pero
si larespuesta es la segunda, cabria preguntar-
nos por qué una entidad politicaindependiente
exhibe semejanzas con un estilo dominante.
L amentablemente para quienes trabajamos en

la costa norte no esté en nosotros contestar
adecuadamente estas preguntas y dilucidar las
relaciones socialesy politicas que generaron |os
estilos de ceramica que encontramos. De los
estudios del fendmeno Wari debemos exigir, por
lo tanto, una mayor precision estilisticay ma-
yor comprension de procesos politicos.

EL CONTEXTO ARQUEOLOGICO
DE LA INTERACCION MOCHICA-
WARI EN SAN JOSE DE MORO

| nvestigaciones en San Jose de Moro

San José de Moro fue un centro ceremonial
y cementerio ubicado en la parte norte de
Jequetepeque, propiamente en laorilla derecha
del Valle del rio Chaméan o de San Gregorio
(Figura1). El sitio esta compuesto por una se-
rie de monticulos habitacionales de baja altura
gue fueron producidos por la superposicion de
pisos domésticos, por un monticulo ceremonial
correspondiente a la ocupacion Mochica Tar-
dia, la Huaca la Capilla, y por éreas Ilanas en-
tre los monticulos (Figura 2). Dado que los
monticulos fueron afectados por una intensa
depredaci6n, nuestras excavaciones desde 1991
se concentraron en las zonas Ilanas, donde en-
contramos densas estratigrafias de superficies
de ocupacion y capas de relleno que denotan
una intensa actividad relacionada con la cele-
bracién de fiestas y rituales.

San José de Moro se encuentra rodeado por
sitios arqueol 6gicos correspondientes con la
parte final del Intermedio Temprano y el Hori-
zonte Medio, entre los que destacan
asentamientos amurallados mochicas en Cerro
Chepen, Cerro Colorado, la zona de Talambo y
en las montafas que corren paralelas al océa-
no, al oeste del valle (Hecker y Hecker 1990,
Dillahey 2001). La historia ocupacional de esta
region es muy complejay seintensifico al ini-
cio del Intermedio Temprano, para alcanzar su
desarrollo méas importante al final del periodo
(Figura 3). Las excavaciones arqueol 6gicas que
conducimos en San José de Moro han permiti-
do identificar un importante nimero de tumbas
Mochicas Medio y Tardio de elite (Figura 3)
asi como contextualizar la ceramica mochicade
linea fina (Castillo 1996b; Castillo y Donnan
19944, 1994b; Donnan y Castillo 1994). De este



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Figura 1. Mapa de la Costa Norte con indicacion de los sitios mochicas méas importantes. (Dibujo LJC).

sitio, asimismo, provendrian ceramios de filia-
cion Wari o de tradiciones derivadas de este,
particularmente de la costa central y sur. Tra-
tandose de un sitio mochica adscribible preci-
samente al periodo en que la influencia Wari
debi6 impactar la costa norte, es evidente que

San José de Moro podria resultar critico para
entender |laforma e intensidad que estainfluen-
ciatuvo.

La presencia Wari en San José de Moro ha
resultado dificil de evaluar puesto que si bien
algunas col ecciones regional es contienen




Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro 5

PROYECTO ARGUECLOGICC SAN JOSE DE MORD

FUANG) (E R D ARE R DF EXCAVASION

I
|

Figura 2. Plano de San José de Moro. (Dibujo LJC).

numerosos ceramios de estilo Wari o derivado,
y de especimenes mochica con decoracién pic-
torica o formas de influencia Wari, en las
excavaciones arqueolégicas la presencia de
materiales con estas caracteristicas es muy li-
mitada. Como ilustracién baste decir que en los
550 metros cubicos excavados en laUnidad 17-
20 sblo se encontraron dos docenas de fragmen-
tos de ceramica policroma. Laevidenciade con-
textos arqueol 6gicos de que disponemos, como
se vera, proviene esencialmente de las tumbas
de elite del periodo Mochica Tardio. Los arte-
factos de las colecciones regional es, aparente-
mente, también provendrian del mismo tipo de
contextos funerarios destruidos por la
huaqueria. Por esta limitacion de datos en sus
inicios el Proyecto Arqueolégico San José de
Moro no se plante6 abordar el problema de la
presencia Wari en el sitio como uno de sus ob-
jetivos centrales. No obstante, a medida que se
sumaron |los afios de excavaciones en el sitio y
aumentaba nuestro conocimiento de la socie-
dad Mochica Tardia, mayor se hacia nuestro

entendimiento de los problemas asociados a
ella. Resultaba evidente que la presencia de la
tradicién cerdmica y artistica del Horizonte
Medio tuvo un peso gravitante en el desarrollo
de la sociedad Mochica Tardia, por o que para
entender a estos Ultimos ha resultado impres-
cindible tratar de poner en perspectiva el «pro-
blema» Wari.

Nuestra fuente de informacion esta consti-
tuida por los artefactos ceramicos o liticos,
completos o fraccionados, importados o local-
mente producidos de acuerdo alatradicién Wari
y de sus derivados, o0 combinando lo estilos y
formas mochicas con los de estas tradiciones.
Esta evidencia se puede presentar en: a) con-
textos arqueol égicos, que incluye los materia-
les encontrados en tumbas, asi como en otro tipo
de contextos y b) los artefactos, generalmente
completos de colecciones regionales, particu-
larmente la coleccion Rodriguez Razetto, de
Pacasmayo. Ambas fuentes nos ofrecen infor-
macion de muy diversa calidad, pues mientras
las tumbas contienen relativamente poca



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Influencias Estilos Estilos
Estilisticas Dominates Derivados PERIODOS
+ CHIMU-INCA
. wom A CHIMU
- ;hl -
[ mu &
) B
- === £ LAMBAYEQUE
o Lambopecs S A
regianes E
ceeep L 8 retar m B
e O g |E 2|2 2| TRANSICIONAL
Cajamarea | |§ HEE A
= | B & ﬂ o
B | =]
¥ Siama MNorte 21E %“‘, L0
(Cajamarca) = |z | i -
e =5 F '.’ g g = rml;;:iﬁlﬁfgg HICA TARDI B
¥ Costa Cenbral ; _% W Eslilces e la Costa MOCHIC O
(Miaveria, H g 1::l:;|l Ceniral |
aenee, EJ2 I8 A
Casmat) F =
= .' . s Exhiko de Linea Fina
e S :
- MOCHE MEDIO MOGHICA MEDIO
A
1
T I
S F-F E aé* ~ Estilo Dominante
vide £3 , Posibieinfuencia 1| « e Influencias Estilisticas
Jequetepeque & gz, °onviels Pl s Estilo Derivado
Figura 3. Cuadro cronolégico de la historia ocupacional de San José de Moro. (Dibujo LJC).

cerdmica policroma fina, los artefactos de co-
leccién no poseen informacion contextual y son
dificiles de situar en la secuencia evolutiva.
Las excavaciones realizadas en San José de
Moro han revelado una intensa ocupacion del
sitio a partir del periodo Mochica Medio, que
se intensificé aun mas durante el periodo
MochicaTardio. En esta épocacel sitio fue esen-
cialmente un gran centro ceremonial, en el que
se congregaban las poblaciones mochicas de
diversos sitiosen el valley al cual acudian po-
blaciones culturalmente mochicas de fuera del
valle. Estas poblaciones se agrupaban en torno
alacelebracion defiestasy ceremonias, donde
el elemento predominante era la produccién y
consumo de chicha. Para este fin se empleaba

una serie de utensilios utilitarios de ceramica
gue se han conservado, a veces reunidos en
cuartos semisubterraneos (Figura 4), como
grandes tazones para mezclar los ingredientes,
ollas para cocer |la chicha, paicas para fermen-
tar el liquido y botellas de cuello efigie donde
la chicha se dejaba macerar por tiempos pro-
longados (Figura 5). La analogia con centros
ceremoniales historicos permitiria inferir que
en San José de Moro las fiestas se debian cele-
brar de forma estacional y en arreglo a un ca-
lendario ceremonial.

Lasegunday no menos importante funcién del sitio
estaba ligada con los entierros y rituales funerarios
de las élites regionales. Los entierros se cel ebraban
aparentemente en conjuncion con las actividades



Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro

Figura 4. Cdmara Semisubterranea que contenia un conjunto de artefactos de ceramica para producir chicha.
(Foto Martin del Carpio).

Figura 5. Areas de preparacion de chicha. (Foto Martin del Carpio).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 8

Paica

Marcador

celebratorias, que seguramente se constituian para
el efecto enritualesfunerarios. Losentierros, si bien
constituyen los contextos més elaborados, y
seguramente fueron fruto de los rituales mas
complegjos, se producian deformaocasional, esdecir
que el uso del sitio no dependia de la funcion
funeraria. Los entierros que hemos ubicado en San
José de Moro suelen ser deindividuosdelaélite que
aparecen en tumbas de bota (Castillo y Donnan
1994a) acompariados de gjuaresfunerarios muy ricos
enlos que destacan las ofrendas de cerdmica (Figura
6). Asimismo, en 1991 y 1992 excavamos una
seccion del cementerio donde laforma predominante
delasestructurasfunerarias eralacémarade adobes
rectangular. Esta modalidad funeraria es la que
presenta tumbas méas complejas y ricas en
asociaciones y que, consiguientemente, requirieron
demayor inversiony fueron fruto delosritualesmas
elaborados. Delas cinco tumbas de camaraMochica
Tardio excavadas destacan dos, laM-U41y la M-
U103 donde se hallaron las |lamadas «Sacerdotisas
de San José de Moro» (Figura 7).

Las Puntas de Obsidiana

Losartefactosliticosde estilo Wari que se han hallado
en San José de Moro son puntas de obsidiana, o de

Figura 6. Tumba de Bota tipica de San José de Moro. (Foto Juan Pablo Murrugarra).

algun tipo de silice, hechas en base a delgadas
laminasretocadas deformafoledceay con base plana
de no més de seis cm. de largo por 4 cm. de ancho
(Figura 8). Puntas de obsidiana no han sido
reportados de otras excavaciones de sitos mochicas,
y las que se encontraron en San José de Moro
corresponden casi exactamente a puntas halladas en
Pikillacta y otros sitios Wari (G. McEwan,
comunicacién personal 1992). Las puntas de
obsidiana halladas en San José de Moro se ubicaron
en todos | os casos en tumbas Mochica Tardias. Una
de ellas es la Tumba M-U26 (Figura 9), una tumba
de cdmara perteneciente a un individuo masculino
adulto, en la que se ubicaron cinco puntas (Figura
8). Los otros dos casos corresponden a tumbas en
forma de bota, las tumbas M-U409 y M-U623
(Figuras 10 y 11) en las que, misteriosamente, las
puntas estaban ubicadas en €l relleno de las tumbas,
esdecir que su ubicacion no correspondiacon € nivel
del suelo de la camara funeraria, sino con la
profundidad media del relleno. Suponemos que las
puntas fueron depositadas como of rendas cuando las
tumbas estaban siendo rellenadas con arenalimpia.
Otros artefactos, particularmente ollas pequefias
tiznadas de hollin han aparecido también «flotando»
en el relleno de las tumbas, 1o que indicariaque
como partedelosritualesde clausuradelatumba
se emplearon este tipo de artefactos. En todos



Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro

Figura 7. Tumba de Camara M-U 41. (Foto Christopher Donnan).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 10

Figura 8a. Puntas de Obsidiana de tecnologiay forma Wari encontradas en la tumba de Camara Mochica
Tardia M-U26. (Foto LJC).

Figura 8b. Detalle de las puntas de Obsidiana encontradas en la tumba de Cadmara Mochica
TardiaM-U26. (Foto LJC).

los casos es evidente que se trata de artefactos
importados, preparados con materias primas y
trabajados con tecnol ogias no disponiblesen la
region. En los tres casos mencionados las tum-
bas correspondian a individuos masculinos
adultos. Las puntas, particularmente el conjun-
to hallado en la camara M-U26, parecerian no

haber estado asociadas con mango de madera
alguno, sino mas bien parecen haber sido em-
pleadas muy poco y en todo caso sin el auxilio
de un soporte. Ademas de estas piezas encon-
tradas dentro de contextos funerarios, un con-
junto de mas de 20 puntas de similar formay
tecnologia fueron halladas en San José de Moro,



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 11

Figura 9. Tumba de Camara M-U 26. (Foto Christopher Donnan).

Figura 10. Tumba de Bota M-U 409. (Foto Juan Pablo Murrugarra).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 12

Figura 11. Dibujo de la Tumba M-U 623. (Dibujo
Martin del Carpio).

aparentemente en una ofrenda aislada y muy
superficial (Figural2). La asociacion de las
puntas con las tumbas indicaria que fueron usa-
das en algun aspecto de los rituales funerarios,
0 en particular en rituales relacionados con in-
dividuos masculinos. Cabe sefialar que en cual -
quier caso las tumbas donde se encontraron es-
tas piezas constituyen la enorme minoria en
relacion a las tumbas donde estas no aparecie-
ron.

Ceramica Importada y Ceramica
Mochica Policroma

La interaccion entre la sociedad Mochica
Tardiay la sociedad Wari y sus derivados se

expresa de manera mas elocuente en la presen-
ciade artefactos ceramicos de origen foraneo y
en artefactos producidos localmente pero imi-
tando formas, colores y disefios iconogréficos
asociados con la tradicion Wari. San José de
Moro ha sido reconocido en laliteratura como
uno de los lugares de donde proviene una gran
cantidad de artefactos de origen foraneo y don-
de se encuentra con frecuencia artefactos de
estilos mixtos (Shimada 1994:229-231, 249-
252; Bawden 1996:296-300), sin embargo es-
tasreferencias no pudieron proveernos delain-
formacion contextual de los hallazgos. Se ha
encontrado en el sitio ejemplos de ceramica
pertenecientes al Horizonte Medio 1 de los es-
tilos Nieveria, Robles Moqo (Pacheco),
Cajamarca Cursivo y Cajamarca Costefio, asi
como disefios de clara influencia Chakipampa.
Para el Horizonte Medio 2 se han ubicado
especimenes de estilo Vifiaque, Pachacamac,
Atarco, Cajamarca Cursivo Floral y Cajamarca
Costefio. Adicionalmente, y representando el
conjunto numéricamente mayor, es frecuente
encontrar artefactos de forma mochica en los
gue se han incluido motivos, colores o formas
de ceradmica caracteristicos del Horizonte Me-
dio. Antes de abordar |la pregunta de porqué
aparece esta suerte de muestrario de estilos del
Horizonte Medio en San José de Moro, quere-
mos discutir la informacién contextual con la
que contamos y la ubicacion cronolégica de
estos hallazgos en la secuencia ocupacional del
sitio.

Ordenar laevolucién delos estilos comple-
jos de ceramica Mochica Tardia de San José de
Moro e incluir en este orden la presencia de
artefactos de origen foraneo y aquellos local-
mente producidos en imitacion de estos estilos
foraneos no ha resultado unatarea sencilla. La
evidencia parece apuntar a que existieron has-
ta tres momentos en este fendmeno. En el pri-
mer momento no hubo influencia de Wari o sus
derivados, es decir, el estilo més elaborado fue
el de linea fina candnicamente Mochica Tardia.
El sitio de Pampa Grande, donde no se ha re-
portado evidencia de ceramica Wari, correspon-
deria a este periodo (Shimada 1994). En el se-
gundo momento aparecen las primeras piezas
de ceramicaimportada, correspondientes con el
Horizonte Medio 1y florece un nuevo estilo, o
estilos, derivados de lainfluencia externa. Este
momento puede subdividirse en dos etapas,



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 13

Figura 12. Conjunto de Puntas de Obsidiana Encontradas en una Ofrenda Aislada en San José de Moro. (Foto LJC).

primero el momento en el que aparecen los pri-
meros ceramios importados que son incorpora-
dos alastumbas Mochica Tardias de €litey una
segunda etapa donde se iniciala produccion de
ceramios con estilos hibridos y la produccion
de copias |ocal es de ceramios de estilo foraneo.
La tumba de la Sacerdotisa excavada en 1991
(Figura 7, Donnan y Castillo 1994a) pertenece
a la primera etapa, dado que en ella encontra-
mos soOlo artefactos importados de estilo
Nieveriay Cajamarca en asociacion con ceréa-
mica mochica de linea fina. En el tercer mo-
mento desaparece la cerdmicade lineafina, pero
subsisten las copias locales de piezas de estilo
importado y se afianza un estilo ceramico hi-
brido en el que se combinan rasgos de laicono-
grafia mochicay las formas, coloresy disefios
venidos de fuera. Este momento puede subdi-
vidirse a su vez en dos etapas, la primera co-
rrespondiente al final del Mochica Tardio y la
segunda que corresponde con el inicio del pe-
riodo Transicional (Rucabado y Castillo ms).
En este ultimo momento las influencias pare-
cen corresponder con estilos propios del Hori-
zonte Medio 2. La expresién contextual de es-
tos tres momentos nos permite llegar a la for-
mulacion de al menos tres fases al interior de
los que hemos venido denominando el Periodo
Mochica Tardio. Estas fases estan expresadas

en tumbas especificas y dentro de ellas en for-
mas de ceramica y estilos de decoracién
reconocibles.

LA FASE MOCHICA TARDIA A

Esta fase corresponderia con el inicio del
periodo Mochica Tardio, caracterizado por la
presencia de ceramica con decoracion pictori-
ca compleja (Figura 13). Creemos que €l ori-
gen de la ceramica de linea fina en San José de
Moro se debe a unamigracién de artistas desde
laregion Mochica Sur (Castillo 2001, ms). Es-
tos habrian llegado a Jequetepeque asentando-
se en San José de Moro y trayendo consigo la
tecnologiapictéricay lostemas de laiconogra-
fia Mochica Tardia (Fases Moche IV y V del
sur). Considerando lapresenciade laceramica
foranea como un punto de inflexién podemos
distinguir dos momentos en la fase Mochica
Tardia A: primero, cuando no existe ceramica
de origen forédneo en contextos mochicay se-
gundo cuando aparecen los primeros
especimenes de cerdmicaimportada, correspon-
dientes al Horizonte Medio 1. El sitio tipo para
el primer momento de esta fase es Pampa Gran-
de, donde se han encontrado botellas con dise-
flos de linea fina o disefios complejos en relie-
ve (Shimada 1994: Figs. 2.10, 7.35, 8.11, 8.12,



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 14

Figura 13. Ejemplos de botellas decoradas con iconografia de linea fina hallados en San José de Moro.
(Dibujos Percy Fiestas).

9.7). Cabe resaltar que estos artefactos son de
clara inspiracion Mochica V del sur, particu-
larmente |os que presentan disefios geométricos
y asas estribo decorados con lineas
longitudinal es. También es caracteristico de esta
fase la presencia de cantaros de cuello efigie
con caras moldeadas (Press-mold face neck jars,
Shimada 1994, Figs. 7.31, 7.32). En
Jequetepeque cantaros de este tipo son mas bien
caracteristicos del periodo MochicaMedio (ver

TumbaE1 en Ubbelohde Doering 1983, Figs 13
a 26) y no de la cerdmica Mochica |V o V del
sur. Shimada ilustra al menos una botella cuyo
cuerpo tiene la forma de una pelota de rugby
que revelaria algun tipo e influencia de la tra-
dicion Nieveria. Es posible que no se hayan
encontrado artefactos de origen foraneo en
Pampa Grande por cuanto ain no se han halla-
do alli contextos funerarios.



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 15

Figura 14. Dibujos de ceramica de estilos Wari o derivado encontrada en San José de Moro. (Dibujos Percy Fiestas).

El segundo momento de la Fase Mochica
Tardia A corresponde con el arribo de los pri-
meros artefactos de ceramicaimportada (Figu-
ras 14 a 16). El sitio tipo para este segundo
momento es San José de Moro y dentro de él el
sector aledano ala Huaca la Capilla, donde se
encontraron las tumbas de camara de las
Sacerdotisas. En latumba M-U41, de la Sacer-
dotisa, se encontraron dos botellas de estilo
Nieveria, y una plato con base anular de estilo
Cajamarca fabricado con kaolin (Figura17). A
esta fase corresponderia un fragmento de un
cantaro de cuello efigie de estilo Pacheco y asu-
mimos que en esta fase llegarian a San José de
Moro artefactos de estilo Chakipampa, de los
cuales se derivarian | os disefios de | as Serpien-
te Chakipampa y el Rombo de San José de
Moro que se discuten mas adelante. La cerami-
cade mas alta calidad durante este periodo son
las botellas con decoracién compleja de linea
fina. La cerdmica local de calidad intermedia
muestra una clara continuidad con formas pre-
dominantes en el Periodo Mochica Medio.

Son caracteristicas de la ceramica de esta
época: a) las ollas con bultos en el cuerpo, cue-
Ilo corto y evertido, b) los cantaros o botellas
de cuello efigie, tanto los producidos con dos
moldes, como |os que se realizan con un solo
molde parcial impreso, ¢) las jarras pequefias
con cuerpo carenado o redondeado y cuello rec-
to divergente, d) las botellas pequefias con di-
sefios impresos, particularmente las que repre-
sentan venados o a un aguila bebiendo de una
copa, o las que presentan cabezas de felinos y
e) las botellas con el cuerpo achatado («flasks»)
[Figura18: a) M-U26-C39, M-U102-C11; b) M-
U15-C10, M-U41-C13, M-U103-C225, M-
U104A-C26; c) M-U26-C27, M-UC30-C5 d)
M-U15-C9, M-U102-C7, M-U103-C9, e) M-
U103-C1, M-U103-C29]. También correspon-
de a esta fase el transito entre la ceramica
Cajamarca y la ceramica de estilo Cajamarca
Costefio. Mientras que la primera se fabrica casi
exclusivamente con kaolin, la segunda es fa-
bricada con arcillarojay encobada con kaolin.



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Figura 15. Ceramica de estilos Wari 0 derivado encontrada en San José de Moro. (Foto Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 17

Figura 16. Ceramica de estilos Wari o derivado en la Coleccion Rodriguez Razetto y que habrian sido encontrada en
San José de Moro. (Foto Juan Pablo Murrugarra).



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Figura 17. Dos piezas de estilo Nieveria encontradas en la Tumba M-U 41. (Foto Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 19

La incorporacion de elementos de las tra-
diciones foraneas en el estilo Mochica Tardio y
consiguientemente el origen de la ceramica
Mochica Policromo se da es esta fase. Una bo-
tella de asa estribo con decoracién de un pez
pero ejecutado en multiples colores aparecio en
la tumba de la segunda Sacerdotisa (M-U103).
Lamayoriadelas botellas M ochicas Policromas
deben corresponder esta fase y la siguiente,
siendo caracteristicas de la Fase Mochica Tar-
dia A las que tiene mayor proximidad con los
estilos Mochicas. Las tumbas asociadas con esta
fase han presentado con frecuencia crisoles muy
simples y maquetas de edificios fabricadas en
arcilla cruda, pero cuidadosamente pintadas.
Habiamos interpretados que tanto los crisoles
como las maquetas estaban restringidas a las
grandes tumbas de cdmara, lo cual es probable-
mente cierto, pero cabria la posibilidad que
ademas sean especificas de estafase. Finalmen-
te un conjunto de cinco puntas de obsidiana fue
hallado en una de las tumbas de camara (M-
U26) correspondiente a este periodo.

LA FASE MOCHICA TARDIA B

La segunda fase del Mochica Tardio esta
marcado por laproliferacion de los estilos mix-
tosy por la desaparicion de algunas formas ca-
racteristicas de la fase anterior. Las tumbas ti-
picas para este periodo han sido halladas en |la
zona de la Cancha de Futbol en San José de
Moro y son tumbas de bota que contienen a un
solo individuo. En estos contextos no se han
hallado artefactos importados, aunque supone-
mos que deben de haber seguido viniendo al
sitio. Dado que los motivos derivados son los
mismos que en lafase anterior, presumi mos que
se sigue en contacto con las mismas tradicio-
nes correspondientes al Horizonte Medio 1.
Artefactos fabricados localmente en imitacion
de formas caracteristicas para Nieveria (M-
U602-C28) o con decoracién Chakipampa (M-
U736-C15) aparecen en estas tumbas. Durante
esta fase continta la tradicion de las botellas
pictoricas de linea fina, que probablemente al-
canza su méaximo desarrollo (Figura 13). En las
formas de calidad intermedia es donde se expe-
rimentan |os cambios méas importantes, que pue-
den resumirse como una ruptura con las tradi-
ciones derivadas del periodo Mochica Medio.

L os cambios méas importantes en los

estilos ceramicos son los siguientes: a) las ollas
con bultos son sustituidas por las ollas de «cue-
Ilo plataforma», que se convierte en la forma
mas diagndstica para la fase; b) los cantaros o
botellas de cuello efigie disminuyen
drasticamente, persistiendo practicamele sélo a
través de los grandes cantaros Ilamados «Re-
yes de Asiria» (Ubbelohde Doering 1967); c)
las jarras pequefias dejan de ser las formas méas
comunes y pasan a tener el cuello recto y el
cuerpo redondeado y con frecuencia se deco-
ran con motivos foraneos; d) las botellas im-
presas mas comunes presentan disefios
geométricos en laparte altadel cuerpoy €) con-
tindan las botellas de cuerpo achatado («flasks»)
[Figura 19: a) M-U405-C3, M-U509-C11, M-
U509-C19; b) M-U409-C2; c) M-U509-C14, M-
U509-C21, M-U509-C30, M-U625-C4; d) M-
U620-C3, M-U624-C10, M-U743-C5; e) M-
U624-C5, M-U624-C31].

Las tumbas que corresponden a la fase
Mochica Tardia B no han presentado ceramica
de estilo Cajamarca Costefio. Tampoco apare-
cen en ellas crisoles o maquetas. Es posible, sin
embargo, que tanto la cerdmicaimportada como
los crisoles y las maquetas s6lo se den en tum-
bas de cAmara que estan ausentes para esta fase
de la colecciéon de San José de Moro. Seria l6-
gico asumir que este tipo de artefactos estan
reservados para los individuos de la elite.

Si en el periodo Mochica Tardio A se dan
los primeros pasos hacia la formacién de un
estilo sintético Moche Wari, y un estilo Mochica
Policromo, donde |o que prevalecio fue la pre-
sentacién de motivos Mochica en colores, du-
rante el Mochica Tardio B se da un prolifera-
cion de los disefios mixtos, que no sélo son
meras copias de disefios importados, sino que
se reinterpretan y combinan con motivos
Moches. De esta época deben ser 10s mas ela-
borados ceramios de asa estribo con decoracion
policromo, como el famoso Huaco Amano
(Donnan y McClelland 1999, Fig. 5.39), en el
que se representa a la Sacerdotisa en la balsa
de totora en unarepresentacion policroma, o los
disefios de guerreros o el Aia Paec echados boca
abajo que se discuten mas adelante. Ceramica
de estilo Mochica Policromo fue reportada por
Rafael Larco para Piura (1966a) y también ha
aparecido en Paredones, en le Valle del Rimac,
en Lima (Stumer 1958). Considerando el volu-
men de la evidencia de ceramica entrando en y



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

20

M-U26-C39

/
\ .

e

M—U41—C13 M-U15-C10 M-U104A-C26

M-U26-C27 M-U30-C5 M-U15-C9

M-U103-E5-CH M-U103-E2-C1 M-U103-E5-C29

Figura 18. Especimenes tipicos para la Fase Mochica TardiaA. (Dibujos Percy Fiestas).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 21

saliendo de San José de Moro se puede afirmar
que el corto periodo de florescenciade la cera-
mica Mochica Policroma fue el momento de
mayor interaccion de Jequetepeque con el ex-
terior.

LA FASE MOCHICA TARDIA C

La tercera y ultima fase del periodo
Mochica Tardio se podria denominar también
fase Mochica Terminal. Durante esta fase se
produce un drastica ruptura con relacion a las
lineas de evolucion de | os estilos cerdmicos que
se venian siguiendo desde el Periodo Mochica
Medio. El resultado es una reorientacion de la
cultura material hacia nuevas direcciones, las
gue generan una solucioén de continuidad con
relaciéon al periodo Transicional, que sigue a
este. Los contextos funerarios que caracterizan
a esta fase son tumbas de bota encontradas en
la zona de la Cancha de Futbol, mezcladas con
las tumbas de la fase Mochica Tardia B. Estas
tumbas son menos frecuentes que las que co-
rresponden alafase anterior, lo que nosllevaa
pensar que se traté de un periodo de tiempo méas
corto. Formalmente las tumbas de este periodo
son semejantes a tumbas del mismo tipo de las
dos fases anteriores, 1o que las diferencia es su
contenido. Una primera caracteristica general
es gue estas tumbas contienen menos artefac-
tos de cerdmica que las anteriores. Al igual que
sucedio en lafase anterior, no se han encontra-
do artefactos importados en las tumbas de esta
fase, salvo una punta hallada en la tumba M-U
623. Lo que caracterizaalastumbas de esta fase
es que la ceramica predominante, y ciertamen-
te la més elaborada, es de una carécter mixto,
combinando las formas caracteristicas para
Moche con las que provienen del sur y en las
gue predomina el uso de decoracion policroma.
L os motivos de origen Chakipampa se hace muy
populares, particularmente las serpientesy los
rombos.

L os estilos ceramicos durante esta fase ex-
perimentan una serie de importantes cambios:
a) las ollas de cuello plataforma comienzan a
perder popularidad, y son reemplazadas por
ollas de cuello compuesto o recto evertido; b)
los céntaros o botellas de cuello efigie conti-
ndan su declinar, los que subsisten muestran
cuellos mas altos; ¢) las jarras pequefias des-
aparecen; d) las botellas impresas desaparecen;

y e) las botellas de cuerpo achatados («flasks»)
permanecen, pero presentando una marcada
variabilidad [Figura 20: a) M-U729-C10, M-
U729-C13; b) M-U623-C7, M-U626-C4; €) M-
U314-C4, M-U314-C5, M-U623-C1, M-U623-
C2, M-U729-C17].

En general los artefactos de esta fase pre-
sentan menos estandarizacion que en la fase
anterior, lo que anticipalaenorme variabilidad
estilistica del Periodo Transicional. Esto es vi-
sible en los flasks que tiene cuerpos Ilanos o
céncavos, con o0 sin asitas, decorados con
chebrones en el hombro, con el cuello recto o
evertido, etc (Figura 20e). Aparecen en esta
época formas nuevas de clara influencia exter-
na, como platos de base anular [Figura 21: a)
M-U623-C6, M-U729-C16] de evidente origen
Cajamarca, o Keros negros [Figura 21: b) M-
U626-C6, M-U729-C2] y botellas en forma de
gota[Figura2l: c) M-U314-C2y M-U314-C3]
gue corresponderian a la tradicion Wari. Estas
ultimas formas son muy semejantes a un con-
junto de piezas que Donnan encontré en el va-
Ile del Santa, en un contexto funerario de estilo
Mochica Tardio (Donnan 1973). También a la
tradicion Wari corresponderian los Vasos Lira,
decorados con serpientes Chakipampa
policromas [Figura21: d) M-623-C9, M-U729-
C19]. Las formas maés elaboradas en este pe-
riodo son botellas de doble pico y puente entre
las que encontramos una decorada con un mo-
tivo Mochica en relieve, otra en cerdmica re-
ducida con disefios de cabezas de aves, y una
botella decorada con un complejo y frecuente
disefio del Rombo de San José de Moro [Figura
21: e) M-U314-C1, M-U314-C7, M-U623-C5
respectivamente].

Una peculiaridad de las tumbas de este pe-
riodo es que aparecieron en dos de ellas ma-
quetas de estructuras, semejantes a las que se
encontraron en las tumbas de camara de la fase
Mochica Tardia A. Los edificios que se mode-
lan son mas elaborados, con muchas columnas,
disefios en relieve y decoracion pictoérica pro-
fusa. Tres de las tumbas de esta fase presenta-
ron crisoles, que también son caracteristicos de
las tumbas de cdmara de |la fase, pero en este
caso modelados con caras humoristicas, 0 imi-
tando piezas reales (Figura 22).

Puesto que la fase Mochica Tardia C co-
rresponde con el fin de Mochica en ella encon-
tramos una serie de artefactos que claramente



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

22

4

M-U405 C3 M-U509 C1

M-US509 C30

e

M-U409 C2

M-UB24-C5
M-UB24-C10 M-U743-C5 M-UB24-C31

Figura 19. Especimenes tipicos para la Fase Mochica Tardia B. (Dibujos Percy Fiestas).




Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 23

son antecedentes estilisticos de formas que se
volverdn predominantes en el Periodo
Transicional (Figura 23: M-623-C3, M-U729-
Cly M-U729-C14). Finalmente, el cambio méas
importante durante la fase Mochica Tardio C
es que ya no encontramos botellas de asa estri-
bo con decoracion de linea fina. Este estilo de
decoracion, con el que se produjeron las piezas
mas sobresalientes de la cerdmica Mochica Tar-
dia, desaparece al fin de la Fase Mochica Tar-
dio B, sin pasar al Periodo Transicional.

EL PERIODO TRANSICIONAL

En San José de Moro el transito entre el
Periodo Mochica Tardio, con las tres fases que
proponemos, y el Periodo Transicional esta
marcado por el definitivo abandono de la cera-
micade lineafina, y con ella de muchas de las
formasy estilos decorativos caracteristicos de
la alfareria Mochica Tardia, y por la desapari-
cién de lastumbas de bota. La cerdmicaimpor-
tada durante el Periodo Transicional correspon-
de a estilos del Horizonte Medio 2, especial-
mente de la costa central y sur. En San José de
Moro se han hallados abundantes especimenes
de estilo Viflaque en asociacién con tumbas de
este periodo. También se reportan especimenes
de estilo Pachacamac y Atarco. Los estilos
Mochica Policromos préacticamente desapare-
cen, manifestan-dose las relaciones entre los
estilos ya no en la produccién de copias, como
fue el caso en el Periodo Mochica Tardio, sino
en laincorporacion de elementos decorativosy
formales en la ceramicalocal. Es decir que los
estilos foraneos se vuelven fuentes de inspira-
cion y ya no de imitacion. El Periodo
Transicional parece haberse extendido ente el
800y el 950 d.C.

El periodo Transicional esta caracterizado
por tumbas de pozo asociadas a alineamientos
de adobes y paicas, que forman espacios para
la celebracion de rituales muy semejantes alos
celebrados durante el periodo Mochica Tardio.
El contenido de estas tumbas revel aba aspectos
de la alfareria Mochica pero combinados con
elementos formales y decorativos que mas pa-
recian de estilo Lambayeque. Asociados a esta
ceramica encontramos gran cantidad de platos
de base anular con engobe blanco y disefios
geomeétricos conocidos como Cajamarca Cos-
tefio (Disselhoff 1958a). La ceramica parecia

ser una combinacion de muchas de las formas
de ceramica de calidad intermediay doméstica
que se daban en Mochica Tardio con algunas
formas derivadas de estil os foraneos. Abundan,
por ejemplo, las cantimploras de cuerpo acha-
tado («flasks»), los cantaros de cuello efigiey
las piezas de doble cuerpo (Rucabado y Casti-
Ilo, ms.).

Muchos de los estilos de ceramica que se
desarrollaron durante el periodo Mochica Tar-
dio persistieron durante el Transicional. Pare-
ceria que los mismos artesanos que fabricaban
cerdmica con una gran liberalidad estilistica
contintian produciéndola, desapareciendo solo
los talleres que fabricaban ceramica Mochica
de linea fina, que debe haber sido las mas in-
mediatamente asociada a las elites gobernan-
tes. A los antiguos estilos se agregan algunos
nuevos que parecen provenir de la zona de
Casma, particularmente uno donde abunda la
ceramica reducida con decoracién impresa en
relieve. Ademas, aparecen estilos de ceramica
reducida en los que se comienza a gestar las
tradiciones que caracterizaran a la ceramica
Lambayeque y Chimu. Es evidente que el ori-
gen de los estilos cerdmicos de estas tradicio-
nes esta en la conjuncion de los antecedentes
Mochicas con las tradiciones externas 'y es po-
sible que esta sintesis se diera, al menos en par-
te, en Jequetepeque. Si es asi, larelacion entre
San José de Moro y el origen y desarrollo de
estos estilos, particularmente de Lambayeque,
seria muy importante.

Durante el Periodo Transicional seguimos
encontrando ejemplares de ceramica importa-
da, particularmente perteneciente al Horizonte
Medio 2, de estilo Vifiaque, Pachacamac,
Atarco, Cgjamarcay Casmalmpreso (Rucabado
y Castillo, ms.). Como sucedi6 en el periodo
Mochica Tardio, las piezas de ceramica impor-
tada aparecen en pequefias cantidades en tum-
bas de élite, rodeadas de especimenes de estilo
local, delatando que continué la restriccion en
la distribucion de este tipo de artefactos y que
los individuos enterrados con ellos son de ori-
gen local. Sin embargo, a diferencia delo que
sucedié en Mochica Tardio, durante el Periodo
Transicional no se ha podido documentar la
existencia de estilos de imitacion, analogos al
estilo Mochica Policromo descrito aqui. Por el
contrario, pareceria que el fin de la tradicion
Mochica, y el abandono de los talleres de linea



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

24

T

f . .Illh. I."l

| |

| /.

\ E SO \

\ | . f \

M-U729-C10 M-U729-C13

1
E!.- l-'l. ﬁ: Ir

e
. 'D

e
1 /

M-U6B23-C7 M-U626-C4 M-U314-C4 M-U729-C17

!:i:'” AN ”‘x,ﬁn P /’ K
E TN )

N Nl e

M-U314-C5 M-U623-C1 M-U623-C2

Figura 20. Especimenes tipicos parala Fase Mochica Tardia C. (Dibujos Percy Fiestas).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 25

e
e, Y o
M-UB23-Ce M-U729-C16

6T T g -. i |

\ i i A A

|.~! e ?rJ %‘} }!@\

\ 3., g B

lllll. P !I‘I -. ."J : . ll.l
= g S

wM-L626-Co M-U729-C2 M-U314-C2 M-U314-C3

M-U214-C1 M-U314-C7 M-UB23-C5

Figura 21. Nuevas formas de inspiracion Wari tipicas parala Fase Machica Tardia C. (Dibujos Percy Fiestas).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 26

i --I r e _ll F a '\| pl-'\\.\‘ _. c
! ) 1 AR v o Sy Y 1
e B = <Y grd X £ \
ol A | WY 1 ! | i
- | | -y | | | | | |
y o % 4 4 ;, e ~ d
. + [ l"-. .
T o e = oy R e " iy o
w e a0 k. i ay p | i _r,:"" o I': ¢
R, | ;*-- ! - ok k) i i r l'—'— I‘h‘-:
.r I 'I.
- " o ’ / 4 R 4
M-L314
_ — -
i L e | e b, A ] 1
J . LACRNT A ” | Jio o - 1 I L
&Nty e ¢ A Cim AV
| i | { v = [ ‘-F
1 1 ] ]
; LY of [ J
o /" I"\-._ L ik LG oy 4 Lt
I |
[ A f : ]
. i I A A are b
2 gilim { ¥ ¢ )
| | |
1 i X ¥ : 1 ¥
b g o J L Ly = . e A
M-UT29

Figura 22. Crisoles con caras model adas hallados en tumbas Mochica Tardias C. (Dibujos Percy Fiestas).

fina implica también el fin de la tradicion
policroma local. Como se discute mas adelan-
te, es posible que los mismos talleres que pro-
ducian la ceramica de linea fina hayan sido los
gue produjeron la ceramica policroma. Las se-
mejanzas estilisticas y el uso de los mismos
esquemas iconograficos entre la cerdmica
Mochica Tardia de linea fina bicromay los ar-
tefactos policromos revelaria que fueron los
mismos artistas los que habrian ejecutado al-
gunas de estas piezas. La inexistencia de un
estilo de imitacién o de un estilo propiamente
policromo no quiere decir que la ceramica
foranea no hayatenido unaimportante influen-
cia en los estilos locales del Periodo
Transicional. Durante este Periodo, por ejem-
plo, las botellas de asa estribo disminuyen en
frecuencia, y mas bien proliferan las botellas
de pico y puente.

La desaparicion del estilo cerdmico y la
forma de tumbas que identifica a la élite
Mochica no significa que el periodo
Transicional carezca de liderazgo. Tumbas de
camara multiples donde aparecen algunos indi-
viduos con ricos ajuares funerarios han sido

ubicadas para este Periodo (Figura 24). Lare-
composicion de la élite en el periodo
Transicional, sin embargo, no significa que se
haya podido controlar |a proliferacion de esti-
|os cerdmicos o laproduccion de estilos de imi-
tacion.

El periodo Transicional acaba de manera
abrupta alrededor del 950 d. C. cuando €l valle
de Jequetepeque es conquistado por el estado
Lambayeque. En este momento desaparece la
complejidad de los estilos cerdmicos caracte-
risticos del periodo Transicional, y aparece el
estilo Lambayeque Medio, representado por el
«huaco rey», tanto en su versién reducida como
oxidada, por platos de base anular y por ollas
con decoracién en relieve en la parte superior
del cuerpo. Las tumbas conservan la forma de
pozo pero los individuos son enterrados prefe-
rentemente en posicion flexionaday frecuente-
mente asociados con grandes concentraciones
de tiza. Lambayeque liquidé el liberalismo
estilistico que caracterizé al periodo
Transicional y devolvié laregion al control cen-
tralizado de un estado expansivo.



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 27

B i E
i :
.-",.I_ (=% ] -.
:. 7
.z""'- Y |
-7 29-C
""; % ﬂ.\- i :
.'- s - . Ak
| 4 | 5 |
\ e e
pED A
M-LIT39-C14

Figura 23. Artefactos que presentan formas'y estilos del
periodo Transicional que aparecen en la Fase Mochica
Tardia C. (Dibujos Percy Fiestas).

EL CONTEXTO ESTILISTICOE
ICONOGRAFICO DE LA
INTERACCION MOCHICA-WARI

Los Nuevos Estilos

A nivel iconogréfico y estilistico, la
interaccién entre las tradiciones Mochicay Wari
produce durante el Horizonte Medio 1y 2 una
serie de nuevos estilos en base a los cuales se
generan algunas de las tradiciones mas impor-
tantes en | os periodos subsiguientes. Para com-
prender la evolucién de los estilos pictéricos
durante el periodo turbulento de fines de Moche
conviene analizar independientemente tres as-
pectos de su ceramica: las formas de los

recipientes, los colores empleados en la deco-
raciony los motivosiconogréaficos. En este ana-
lisis debemos contrastar 10s aspectos que se de-
rivan de latradicion local, Mochica, de los as-
pectos que devienen de las contribuciones de
tradiciones externas, Wari o relacionada y de-
rivada de esta.

Al combinar las dos lineas de influencia se
definen ocho combinaciones (Figura 25), en
cuyos extremos estan: a) lo estrictamente
Mochica, representado por los ceramios de asa
estribo, decoracion bicroma, y motivos clési-
cos de su iconografia (Donnan y McClelland
1999) y b) lo estrictamente Wari, representa-
dos por botellas de doble pico y puente,
policromia, y disefios geométricos (ver Casti-
[lo y Donnan 1994b, Fig. 112). Ademas de las
piezas que son puramente Mochica o Wari, en-
contramos seis combinaciones, de las cuales
existen ejemplos para cinco:

1) ceramios que combinan la forma e icono-
grafia Mochica con la policromia foranea
(Donnan y McClelland 1999, Fig. 5.39);

2) ceramios que combinan la forma y
policromia foranea con la iconografia
Mochica (Larco 1966a, Fig. 108 y 109,
Rowe 1942);

3) ceramios que combinan la forma Mochica
con laiconografiay la policromia foranea
(Coleccion Rodriguez Razetto),

4) ceramios con formaforanea pero iconogra-
fia'y bicromia Mochica. El Unico ejemplo
de esta combinacién es un ceramio de do-
ble pico y puente encontrado en la tumba
Mochica Tardia de bota M-U 314 donde se
representa al Aia-Paec sujetado por un ga-
Ilinazo y unaiguana antropomorfizados, y

5) ceramios de forma Mochica, con disefios
foraneos ejecutados en esquema bicromo
(Shimada 1994, Fig. 9.3).

No conocemos ejemplos de la combinacion
restante, es decir, piezas de forma foranea que
contenga disefios foraneos en esquemas
bicromos. Es posible que los motivos foraneos
estén tan estrechamente atados a la policromia
y alaformade la ceramica que no se represen-
ten de otra forma. Los motivos de la iconogra-
fiaMochica, por el contrario, son atodas luces
susceptibles de aparecer en esquemas bicromos
0 policromos.



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

28

' = " 1 o
P 5
.
|
- e . .
- F
s
ko

¥

Ry

o

Figura 24. Tumba de camara del Periodo Transicional, M-U 615. (Foto Martin del Carpio).

MOTIVOS DE LOS NUEVOS
ESTILOS

Los motivos representados en |os nuevos
estilos que combinan las tradiciones Mochica
y Wari tampoco son ilimitados. En la muestra
reunida a partir de artefactos provenientes de
San José de Moro podemos distinguir dos gran-
des grupos: a) las representaciones de motivos
tipicamente M ochicas en esquemas policromos;
y b) las representaciones de motivos Wari o
derivados, casi exclusivamente en esquemas
policromos.

Motivos Mochicas. Un importante nUmero
de representaciones de esquemas M ochicas apa-
rece en policromia, o en artefactos de formas
Wari o Derivadas durante el periodo que hemos
denominado més arriba Mochica Tardio B. En
general se trata de motivos simples, como
pallares (Figura 26, arriba izquierda), peces
(Figura 26, arriba derecha), arboles de ulluchus
con monos (Donnan y McClelland 1999, Fig.
5.32), disefios geométricos de cabezas de lifes
(Figura 26, abajo) y panoplias (Figura 27).
Menos frecuentes son las representaciones de
personajes, como los «voladores», guerreros
gue combinan rasgos de seres humanos con ca-
bezas, alasy colas de patos (Figura 28, Donnan
y McClelland 1999, Figs. 5.36 y 5.37). Los

«voladores» estan siempre ataviados como gue-
rreros y llevan en una mano porras, escudos y
lanzas que forman una panoplia.

Los casos complejos de representaciones
policromas encontrados en la muestra son par-
ticularmente relevantes, ya que en ellos pode-
mos ver algunos aspectos de la tradicion picto-
rica de estos nuevos estilos. Los tres ejemplos
que aqui se discuten han sido publicados por
Donnan y McClelland (1999).

a) La representacién policroma, en un
ceramio de asa de estribo, de un guerrero ca-
maron ataviado con un tocado en formade luna
creciente, y que lleva en una mano una pano-
plia (Ibid. Fig. 5.31). Esta pieza es muy seme-
jante aunaversion bicroma (Ibid. Fig. 5.28) en
la que la Unica diferencia es la forma del toca-
do, en este caso de felino. Aln cuando existen
diferencias entre una piezay la otra, seria po-
sible que ambas hubieran sido hechas por el
mismo artista, o por artistas del mismo taller.
Lapanoplias son particularmente semejantes en
ambos caso, aun cuando los detalles de la cara
de los personajes son bastante diferentes. En
cualquier caso, una debi6 inspirarse en la otra.

b) Larepresentacion de un Aia Paec y una
Iguana antropomorfizada, ambos echados boca
abajo sobre una estructura de plataformas su-
perpuestas, ataviados con los tipicos atuendos



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 29

M ochica

Botellas de Asa Estribo
Formas Jarras
Cantimploras con asitas

Colores Ocre sobre Crema
Esguemas Narrativos
M otivos |conos Mochicas
Panoplias
Persongjes Boca Abajo

Wari o Derivado

Botellas de Doble Pico y Puente
Vasos Lira, Keros
Botellas en forma de Gota

Policromia

M otivos Geométricos
Serpiente Chaguipampa
Rombos

Chebrones

Tabla 1. Combinatoria de formas, colores e iconografia mochicay wari en San José de Moro.

y tocados de estos personajes y manipulando
palillosy pallares (Ibid. Fig. 5.34). Estarepre-
sentacion claramente corresponde con un con-
junto de representaciones muy caracteristicas
del estilo de linea fina Mochica Tardio de San
José de Moro. Compérese esta representacion
con las representaciones en esquema bicromo
de las figuras 5.56, 6.143, 6.150 y 6.151 que
publican Donnan y McClelland (1999). Este
tipo de representaciones son las que Larco ha-
biallamado de los Descifradoresy que Donnan
y McClelland [laman de la Ceremonia de los
Frijoles y Palitos (Ibid. Figs. 4.73 a 4.76) que
aparece en la ceramica Mochica |V del sur. En
las representaciones de San José de Moro se
representan solo al AiaPaecy alaiguana, mien-
tras que en los ejemplos Moche IV aparecen
felinos, venados y otros personajes tomando
parte de la ceremonia.

c) Larepresentacion de dos bal sas de toto-
ra antropomorfizadas en las que cabalgan una
Sacerdotisa, que aparece con una mano pescan-
do con un largo cordel y sosteniendo un pesca-
do en la otra, y un guerrero ornitomorfo que
sostiene un remo y que esta rodeado por porras
(Ibid. Fig. 5.39). Nos hemos referido a esta re-
presentacion como el Huaco Amano, puesto que
se trata de una pieza muy singular, quizalapie-
za mas importante de su tipo que se encuentra
en el Museo Amano de Lima. Larepresentacion
corresponde a un esquema muy popular en el
arte pictérico de linea fina desde Mochica IV,
y en su version simplificada de la mujer en la

balsa de totora, es largamente el mas comun en
la iconografia de la cerdmica Mochica Tardia
(Ibid.3.44, 4.42, 4.72, 5.52, 5.65, 6148, 6.155
a6.166).

MOTIVOS WARI

S6lo tres motivos de la Iconografia asocia-
da a Wari aparecen con frecuencia en artefac-
tos producidos en San José de Moro: los
chebrones, la serpiente Chakipampa, y un mo-
tivo al que llamaremos el rombo de San José de
Moro. Estos motivos, generalmente policromos,
Se presentan tanto en piezas de formas Mochicas
como foraneas, aunque la mayoria de |os casos
corresponden alabotellas de doble pico y puen-
te u otra forma exdégena.

L os Chebrones son Ios motivos importados
mas frecuentes, puesto que aparecen tanto en
artefactos producidos por artesanos Mochicas
gque imitan a piezas Wari o derivadas, y en arte-
factos de formay decoracion Mochica Tardia.
Pareciera que los chebrones se incorporan al
repertorio local de motivos decorativos en la
Fase MochicaTardiaB, ya que es muy frecuente
encontrarlos decorando los labios de jarras pe-
guefias o en bandas en ceramica que, por o de-
mas, es canonicamente Mochica. A diferencia
de los otros motivos de origen Wari, los
chebrones se presentan mas frecuentemente en
decoracion bicromo que en policromia, 1o que
reforzaria nuestra idea de que se incorporan al
repertorio local (Figuras 19c, 20ey 21d)



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 30

Forma Mochica Forma Wari

Bicromia

Iconografia
Mochica

Policromia

Iconografia
Mochica

Bicromia

Iconografia
Wari

Policromia

Iconografia
Wari

Figura 25.- Cuadro de combinaciones de formas, colores e iconografias Mochicasy Wari presentes en la ceramica
Policroma de San José de Moro. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro

31

Figura 26. Ceramica Mochica Policroma con disefios de pallares, pecesy lifes. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Figura 27. Ceramica Mochica Policroma con disefios de panoplias. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro

33

Figura 28. Ceramica Mochica Policroma con disefios de «voladores». (Fotos Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Figura 29. Ceramica Mochica Wari con disefios de la Serpiente Chakipampa. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 30. Ceramica MochicaWari con disefios del Rombo de San José de Moro. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro

Figura 31. Ceramica MochicaWari con disefios del Rombo de San José de Moro. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).




Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 37

L a Serpiente Chakipampa es un disefio cla-
ramente importado del repertorio Wari que apa-
recen con mucha frecuencia en artefactos pro-
ducidos en San José de Moro (Ochatomay Ca-
brera 2001:192 y 193). Por lo general se trata
de una banda sinuosa que presenta dos protu-
berancias, que pueden incluir pequefios 0jos, en
los extremos y que esta decorada con volutas
que salen del cuerpo. En algunos ejemplos se
nota una tendencia a la simplificacion del mo-
tivo por lacual las dos cabezas en | os extremos
tienden a desaparece, las volutas se simplifi-
can o son omitidas hasta que el motivo se vuel-
ve sOlo una banda en forma de «S». Es intere-
sante notar que por lo general estos disefios es-
tdn enmarcados en lineas gruesas de color os-
curo que definen el contorno delaimageny que
se aplican después de que se ha pintado las éreas
de color que definen las volutas y bandas. La
€ej ecucion de estos disefios, en lamayoriade los
casos no es muy cuidadosa, y ciertamente no
tienen la técnica ni pericia que es evidente en
la decoracion delineafinaMochica Tardia (Fi-
gura 29)

El Rombo de San José de Moro es el moti-
vo mas complejo el repertorio Wari incorpora-
do alaiconografia de San José de Moro en |la
Fase MochicaTardiaB (Figura30y 31). Setra-
ta de un motivo generalmente compuesto de dos
partes: el cuerpo romboidal, y las cabezas cir-
culares que aparecen en los extremos, alos que
se agregan volutas y bandas sinuosas en los
margenes. El cuerpo romboidal delafiguraapa-
rece, en los caso mas complejos, dividido en
dos por unalinea o un chebrén. En cada una de
las dos mitades aparecen representaciones muy
simplificadas de pallares, en el estilo caracte-
ristico delaiconografia Mochica Tardia. En los
casos mas simples el rombo no se divide, sino
que se decora con rombos concéntricos y con
circulosy se omite las cabezas en | os extremos.
Las cabezas son motivos circulares, que a su
vez incluyen dos circulos que representan los
0j0s, y una banda curva que representalaboca.
L as cabezas se van simplificando a s6lo un cir-
culo con otro dentro de él, o desaparecen del
todo. El origen de este disefio se puede ras-
trear a laiconografia Chakipampa, donde se le
ha interpretado como una representacion
estilizada de un cangrejo (Ochatomay Cabrera
2001:185). Al igual que en el caso anterior, se
gjecuta el disefio aplicando primero las areas

de color y luego delineandolas con lineas de
color oscuro. Dado que la tendencia es a que
estos motivos, sobre todo |os mas complejos que
incluyen alos pallares, aparezcan en finas bo-
tellas de doble pico y puente, el motivo por lo
general se ejecuta con mas cuidado que las ser-
pientes Chakipampa. Finalmente queremos re-
saltar dos caso muy singularesy casi idénticos
en su decoracion, en los que se representan di-
sefios aparentemente florales en decoracion
bicroma sobre piezas de forma Mochica (Figu-
ra 31, abajo derecha y Shimada 1994, Figura
9.3). Laspiezas son unajarray unararabotella
cilindricay los disefios estan representados en
paneles ubicados en la parte superior del cuer-
po con colores opuestos; uno en crema sobre
ocre, el siguiente en ocre sobre crema. Estos
disefios parecen ser versiones simplificadas del
rombo de San José de Moro, donde se enfatizan
las volutas que rodean alafiguracentral, crean-
do laimpresion de un disefio floral. Lo singu-
lar de estos dos caso es que |os motivos no son
de tradicion Mochica, empero se los represen-
t6 en bicromia, lo que constituye los Unicos
gjemplos en los que motivos complejos de po-
sible origen Wari aparecen en este tipo de de-
coracion.

Ademas de los chebrones, las serpientes y
los rombos, hemos hallado en las tumbas de San
José de Moro algunas piezas muy singulares que
reflejan un vinculo sostenido con la tradicion
artistica Wari. En la Tumba M-U602 encontra-
mos una botella de doble pico puente con una
decoracion policroma de una figura que tiene
una cabeza central y volutas proyectadas hacia
los lados (Figura 32, arriba). Podriatratarse de
otra version de los elementos de cabeza de |os
rombos de San José de Moro. Sin embargo la
forma de la pieza, y particularmente el hecho
de quetiene dos pajaritos modelados en el cuer-
po, laacerca mucho aformas de ceramicade la
costa central, de estilos Nieveria, o de piezas
que han aparecido en Cerro del Oro. El segun-
do gjemplo singular es unabotella de doble pico
y puente en forma de cabeza humana hallada
en latumba M-U620 (Figura 32, medio). Cabe
recordar que las representaciones de cabezas,
los Ilamados huacos retratos, no son tipicos de
la cerdmica Mochica Norte, sino masbien dela
ceramica Mochica lll y 1V del sur. Esta pieza,
sin embargo, podria considerarse un jemplo de
Huaco retrato para la tradicién nortefia. La



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 38

.I.: A .-I;
I).." L L L]
20 D
5] :_I. L

M-UITIB-C15

Figura 32. Tres gy emplos de ceramica Mochica Wari. (Dibujos Percy Fiestas).

pieza esta decorada con colores del repertorio
«foraneo» para San José de Moro. Finalmente,
el tercer ejemplo que queremostraer acolacion
es una jarra de cuerpo redondeado, base plana
y cuello recto evertido, forma muy comun en
el repertorio Mochica Tardio A y B (Figura 32,
abajo). Esta jarra fue confeccionada integra-
mente en Kaolin y decorada con un chebrén en
el labio y disefios de origen Wari en el cuerpo,
particularmente «pulpos» dentro de un circulo
y un motivo compuesto por dos cabezas trian-
gulares, brazos y piernas proyectados y circu-
los en el cuerpo y en las cabezas, a manera de
ojos. El primer disefio es tipicamente Wari
(Ocahtoma y Cabrera 2001:179), y el segundo
podria ser también una derivacion del disefio
del life, muy comun en laiconografia M ochica.
Dado que su forma es claramente Mochica, pero
su pasta y su decoracion es foranea, pareceria
gue se trata de un caso de ceramica foranea
imitando una forma Mochica pero decorandola
con disefios Wari. Latexturade la cerdmica, por

efecto del kaolin, es semejante a la que se en-
cuentra en la cerdmica de |la sierra norte.

Un aspecto que resulta sorprendente al ana-
lizar detenidamente |os motivos que aparecen
en la ceramica policroma de San José de Moro
es que los motivos, en su mayoria Chakipampa,
provengan de sélo una de las variantes estilis-
ticaWari. Si bien existen algunos ejemplos en
los que los artesanos han tratado de imitar pie-
zas foraneas, como el caso de latumbaM-U602
gue se mencion6é mas arriba, 1os motivos que
se vuelven particularmente populares, la ser-
piente y el rombo, son de tradicion Wari y de
origen serrano. Piezas o fragmentos originales
de este estilo de ceramica, por otro lado, no ha
aparecido aln en San José de Moro. Sin embar-
go, resulta evidente que los artesanos Mochica
tuvieron que tener acceso a el para poder co-
piarlo. Laproduccién de artefactos con este tipo
de decoracién parece haber estado restringida
alasfases MochicaTardio B y C, desaparecien-
do en |le Periodo Transicional.



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 39

EL FIN DE LA SOCIEDAD
MOCHICA EN JEQUETEPEQUE

El cambio més importante, que definitiva
y permanentemente marca el final de los
M ochica en Jequetepeque es la desaparicion del
estilo de linea fina, tanto en su forma bicroma
como en su variante policroma. Durante el si-
guiente periodo se han registrado algunos re-
manentesy arcaismos, e incluso piezas Mochica
Tardio reutilizadas, pero en general cesalapro-
duccién de este tipo de ceramios, y se pierde,
por lo tanto, la tecnologia involucrada en su
manufactura.

Otro cambio importante que podemos dis-
tinguir como marcador del colapso de la socie-
dad Mochica en Jequetepeque es la variacion
en la forma de la tumba. Durante el periodo
MochicaTardio laformamas comun eralatum-
ba de bota, que continGa en uso a medida que
lainfluencia de los estil os cerdmicos foraneos
se hace mas notoria. Sin embargo, cae en desu-
so alavez que desaparece también la ceramica
de linea fina. Las botas son reemplazadas por
tumbas de pozo en el periodo Transicional aln
cuando se mantiene la orientacién, con los pies
al nortey la cabeza al sur, y la posicion exten-
dida dorsal. La desaparicién de las tumbas de
bota al fin de Moche marca el final de unatra-
dicion que existié desde el periodo Mochica
Medio, y quizd antes y que estaba asociado a
los segmentos medios y altos de la sociedad
Mochica. Su reemplazo por las tumbas de pozo
en el periodo Transicional significa que seim-
pone la forma que era popular mas bien entre
los segmentos bajos de la sociedad Mochica.
Antes de extinguirse, sin embargo, las tumbas
de bota Mochica Tardias comienzan a mostrar
ciertas variaciones sobre la horma, particular-
mente en lo que se refiere a su orientacion.

Estos dos ultimos factores son importantes
de considerar a fin de entender qué paso al fi-
nal de la sociedad Mochica. Tanto las tumbas
de bota como la ceramica de linea fina parecen
haber estado restringidas a la élite Mochica.
Solo los miembros de la élite se enterraban en
este tipo de tumbas, y solo ellos consumian este
tipo de ceramica. El final de Mochica, por lo
tanto, estaria definido por la desaparicion de
formas que habrian marcado las diferencias de
clase. Es posible que el declinar en realidad
haya sido solo el colapso de la élite, que

desaparece o simplemente deja de distinguirse,
es decir, se amalgama con | os segmentos soci a-
les inferiores. Esta hipotesis reforzaria la idea
que el final Mochica es eminentemente un pro-
ceso de crisis interna y de reconstitucion del
poder social (Bawden 1996; Castillo y Donnan
1994a, DeMarrais et. al. 1996).

Para entender el impacto de Wari y sus de-
rivados sobre |la sociedad Mochica es util ana-
lizar lo que sucedia al interior de ambas socie-
dades. Desde la perspectiva Mochica, al pare-
cer, a inicio del Horizonte Medio se empiezaa
importar ceramica de estilo Wari o de los esti-
los de algunas de las sociedades derivadas o
asociadas a esta, como Nieveria, Pachacamac y
Atarco. Para esta época Wari era concebida
como una exitosa sociedad en proceso de ex-
pansion, portadora de una refinadaiconografia
que, a su vez, simbolizaba su ideologiay reli-
gion (Menzel 1964,1977; Schreiber 1992). La
élite Mochica habria considerado ventajoso para
Su manejo politico contar con elementos de esta
nuevaideologia e iconografia, y quiza mostrar
algun grado de comunicacion con la élite Wari.
Al importarse los primeros ejemplares de esta
ceramica, se produce un fenébmeno que nunca
antes habiamos visto: se abren las barreras que
impedian el acceso alos elementos de una cul-
tura foranea. Los Mochicas, hasta esta época,
habian sido impermeables a toda influencia
foranea, por 1o que es muy raro encontrar arte-
factos importados antes de esta época. La aper-
tura, sin embargo, se da en un marco de acceso
diferencial en el que sélo la parte mas alta de
la élite tiene acceso a los nuevos objetos im-
portados. Es por esta razon que ellos sélo se
encuentran en las tumbas més complejas.

Una presencia Wari tan diversificada y
complejaen la costa norte solo se ha reportado
en San José de Moro (Castilloy Donnan 1994a
y 1994b). Hasta la fecha las evidencias dispo-
nibles permiten afirmar que ésta se da dentro
de una matriz Mochica. Es decir, que son ellos
quienes importan e incluyen en sus tumbas la
ceramica foranea. No hay ninguna evidencia
gue permita afirmar que la aceptacion de la ce-
ramica importada se hizo bajo cualquier forma
de coaccion. Ahora bien, la presencia de arte-
factos Wari juzgada sin tener conocimiento de
los contexto originalesy sin saber que son muy
escasos, ha llevado a pensar que la costa norte
estuvo bajo el dominio imperial de esta



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 40

sociedad (Menzel 1977, Schreiber 1992). Arte-
factos de estilo Mochica Tardio han sido repor-
tados en sitios desde Piura (Larco 1966a) hasta
Lima (Stumer 1958), sin que por ello nadie haya
planteado que la sociedad Mochica haya con-
quistado el territorio comprendido entre estos
dos extremos.

¢Por qué se pudo concebir como beneficio-
so el importar artefacto de una culturaforanea,
y por qué precisamente Wari? La respuesta a
estas preguntas nos obliga a hacer un detallado
recuento de lo que presumimos sucedio en los
altimos afios de la historia de los Mochicas en
Jequetepeque. Los Mochicas habria desarrolla-
do, alo largo de su historia, formas de control
social fuertemente basadas en contenidos ideo-
l6gicos, y en el manejo de sus manifestaciones
(DeMarais, Castilloy Earle 1996). Este énfasis
tendia a minimizar la disension y aumentar el
consenso, |o que repercutia directamente sobre
la productividad, la solidaridad social y la le-
gitimidad de los gobernantes. La élite Mochica
habria llevado esta estrategia hasta sus limites,
colocandose en la posicién de ser concebidos
como dioses vivos, 0 sus encarnaciones
(Donnan y Castillo 1994). Recordemos que en
esta época | os seres humanos desaparecen casi
por completo del registro iconogréfico, por lo
gue las escenas se centran en las acciones de
los dioses. Es decir, que la élite no habria re-
querido de mediacion en su interaccion con los
dioses, sino que, los gobernantes habrian asu-
mido directamente este papel. Esta estrategia
es muy conveniente mientras todo marchabien,
pero ante unacrisis no deja espacio para cul par
a un intermediario. Las graves fluctuaciones
climéticas que caracterizan ala parte temprana
del periodo Mochica Tardio (Shimada et. al.
1991) habrian debilitado a la élite puesto que,
aun cuando reclamando para si el papel de los
dioses vivos, no puede impedir la destruccion.

Debilitados, |os gobernantes buscan repro-
ducir las fuentes de poder que antes emplearon
combinando el manejo politico con lalegitimi-
dad ideol 6gica, pero estavez tratan de reforzar
la estrategia introduciendo elementos de otro
sistema ideol 6gico de gran prestigio. De este
modo, se establecen |os primeros contactos con
los Wari, y quiza no directamente sino atraves
de sociedades intermediarias, apareciendo asi
en Jequetepeque la primera ceramica importa-
da de estilo Nieveria, y en el cementerio de

Nieveria, en el valle del Rimac, la primera ce-
rdmica Mochica (Stumer 1958).

La ruta de acceso y comunicacion con las
sociedades del Horizonte Medio de la costa cen-
tral no parece pasar por la costa, sino que ha-
bria conectado el valle de Jequetepeque con la
sierra aledana, donde la presencia Wari era mas
fuerte (Topic 1991). Esto |lo podemosinferir de
la ausencia de sitios intermedios con el tipo de
asociaciones de San José de Moro, en el terri-
torio Mochica Sur. La aparicion de ceramica
importada de estilo Wari coincide con la apari-
cion de los primeros ejemplos de ceramica de
estilo Cajamarca, en la que predomina el uso
de unaarcillade color blanco con la que se pro-
ducen cuencos y platos con engobe crema y
decoraciones muy simples de lineas sinuosas y
puntos de color ocre. El estilo de ceramica
Cajamarca corresponderia con |la fase que pre-
cede la aparicion de los estilos cursivos y la
decoracion tricolor mejor conocidos.

La élite Mochica, y sélo su segmento su-
perior, habria monopolizado ese tipo de mate-
riales, alterando asi una de las normas basicas
de su sistema social: la redistribucion de los
bienes suntuarios entre los segmentos medios e
inferiores de su mismaclase. Mas grave aun, la
élite gobernante por primeravez en su historia
habria estado impedida de cumplir con su obli-
gacion de redistribuir este tipo de bienes, pues
los artefactos que marcan la relacién con la
prestigiosa sociedad Wari no son producidos por
ellos. Bawden ve en este tipo de menoscabos
de los modelos de reciprocidad tradicionales
una de las causas mas importantes de la crisis
interna de la sociedad Mochica (Bawden 1996)

Antelaimposibilidad de satisfacer las obli-
gaciones con sus subordinados, y presionados
por una fuerte demanda, se hace necesario fa-
bricar localmente piezas que imiten las formas,
los motivos iconogréaficos y la policromia de
artefactos que antes s6lo se importaban. Para
satisfacer esta necesidad se desarrolla el estilo
policromo de linea fina. Por |o tanto, poco des-
pués que se importaran las primeras piezas
Wari, los Mochicas desarrollan nuevos tipos de
artefactos de imitacion que les permite mante-
ner lared de reciprocidad con los otros segmen-
tos de su propiaclase. Hay que advertir que las
piezas policromas, al igual que lo que ocurrié
antes con el estilo de linea fina o la ceramica
de asa estribo en el periodo Mochica Medio,



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 41

aparecen en cantidades muy limitadas por tum-
ba.

Ahorabien, si laimportacién de artefactos
Wari y suinclusion en contextos de la altaélite
reflejaba una aceptacion de ciertos contenido
ideol 6gicos patrocinados por Wari, una afilia-
cion con esta sociedad y el inicio de una aper-
tura cultural e ideoldgica; la extension de esos
productos alos segmentosinferiores de laélite,
bajo laformade artefactos de imitacion, impli-
caquelos contenidosideoldgicosy lasinfluen-
cias de Wari sobre la sociedad Mochica Tardia
se generalizen.

Las implicancias ideol6gicas de estos he-
chos son muy complejas y aparentemente de
efectos insospechados en su momento. L as nue-
vasideas, y laaparicion delos estilos cerdamicos
policromos coincide en el registro arqueol 6gi-
co con la apertura estilistica Mochica Tardia.
Aparecen formas nuevas, estilos de decoracién
nunca antes vistos y una gran cantidad de cera-
micareducida. En cualquier caso, el proceso de
deterioro de la tradicion Mochica que se gene-
ra no es abrupto, sino lento pero constante.

Ahora bien, no debe sorprendernos que se
haya generado un estilo policromo a raiz del
contacto con Wari. La evidencia arqueol 6gica
nos muestra que es muy comun que después de
lainteraccién con Wari, y como efecto de ésta,
las sociedades locales desarrollen estilos
hibridos. Esto pas6 antes en Ica, en la costa sur,
con el desarrollo del estilo Atarco que combina
una base Nazca con un influjo Wari. También
habia sucedido en |a costa central, donde el es-
tilo Lima da paso a los estilos Nieveria y
Pachacamac de clara influencia Wari. Lamen-
tablemente, larelacién entre Wari y sus socie-
dades derivadas o asociadas no esta clara, asi
como tampoco se entiende bien la estrategia de
expansion, influenciay control territorial Wari.

En vista de este proceso de transformacio-
nes resultacritico definir en qué momento cesa
la culturaMochicay por qué. Ninguna de estas
preguntas es de facil respuesta. Hemos indica-
do mas arriba que dos indices nos permiten de-
finir el final de Mochica, |a desaparicién de la
ceramicadelineafina, y delastumbas de bota.
Sin embargo, cabria sefialar que a nivel de los
estilos ceramicos muy poco mas desaparece. Se
continda produciendo formas y estilos que ca-
racterizaron a la ceramica de tipo intermedio
durante el periodo Mochica Tardio, se continta

incluyendo muy poca cerdmica policromaen las
tumbas, y mientras que la cantidad de artefac-
tos importados es muy pequefia, su variedad es
muy grande. Aparecen en esta época ceramios
de estilo Vifiaque, Pachacamac y Casma.

Pareceria que al final del proceso, lo Unico
gue desaparece es aquello que mas directamen-
te asociamos con la élite. Desaparecen las tum-
bas de los tipos que ellos utilizaban y se gene-
ralizan las formas méas simples de tumbas de
pozo. Desaparece la iconografia de linea fina,
y los ceramios que les servian de soporte. Al
desaparecer este tipo de ceramica también se
extingue laiconografiareligiosacompleja, que
nuncareapareceraen el arte ceramico de lacos-
ta norte. Esto implica que la élite, principal
sujeto de las representaciones desaparece del
espacio iconografico. La reemplazan los moti-
VOS geométricos, las pequefias carasretrato, los
animales simplificados, todos motivos que pue-
blan la iconografia y el arte Chimu y
Lambayeque. Podemos inferir a partir de estas
transformaciones que hubo un cambio de auto-
ridad predominante, que la élite perdio el con-
trol y fue desterrada, por 10 menos del espacio
iconogréafico. Cabria sefialar que este proceso,
un deterioro interno, pudo haber tenido un ele-
mento de violencia, puesto que en esta época
se multiplican los espacios defensivos, ciuda-
des amuralladas, plazas fuertes en las cimas de
los cerros, y otras indicaciones que lainestabi-
lidad pudo llegar a niveles de violencia que
necesito que se tomaran medidas (Dillahey
2001). ¢Donde estaban las fuerzas del estado
para evitar estas amenazas? Todo parece indi-
car que el principal afectado en esta crisis fue
precisamente el estado y sus dirigentes, que mal
podian haber impedido que se generalizara la
violencia cuando ellos mismo no eran capaces
de defenderse. Sin embargo, también hay evi-
dencia para suponer que este deterioro no fue
abrupto, sino que se produjo durante un largo
periodo de tiempo, quiza una generacion com-
pleta, y culmino con el debilitamiento de la
élite, mas que con su derrota.

CONCLUSIONES

En este articulo hemos tratado de demos-
trar que el periodo final de la cultura Mochica
en Jequetepeque coincide con la aparicion de
las primeras evidencias de la presencia de Wari



Cadtillo, La presencia Wari en San José de Moro 42

y sus derivados. Para este fin hemos estudia-
do tanto laevolucion de los estil os cerdmicos,
como |os contextos arqueol 6gicos de tumbas
y espacios ceremoniales donde aparece esta
evidencia. La concurrencia de ambos fenéme-
nos claramente no es casual, ni esta despro-
vistade significado. Como se hadiscutido aqui
la presencia de las influencias foraneas coin-
cide précticamente con el inicio de lo que he-
mos denominado el Periodo Mochica Tardio,
y su evolucioén sigue de cercalastresfases que
se han planteado para el periodo. Como este
esta definido por la aparicién de una serie de
nuevas formas de ceramica, particularmente
del estilo de Linea Fina, podriamos concluir
gue ambos fendmenos responden a causas se-
mejantes. Es decir que la expansién de |os es-
tilosy laiconografia desde lazonade Trujillo
hacia Jequetepeque y Lambayeque se da a la
misma vez y, seguramente, por razones muy
semejantes a las que permitieron lairrupcién
de cerdmicapolicromadelacostay sierracen-
tral.

Ladesaparicion delos estilos de lineafina
y Mochica Policromo, al final del periodo
Mochica Tardio, también coincide. Durante el
Transicional no tenemos ejemplos de cerami-
ca policroma localmente producida en imita-
cion de estilos foraneos, ni de ceramica deco-
rada con iconografia de linea fina. Dado que
el origeny el fin de ambas tradiciones coinci-
de, creemos que es valedero suponer que ellas
fueron generadas por las misma causas y que
quiz& responden a condiciones de produccién
semejantes, y que su fin también estaria rela-
cionado con las mismas condiciones. Se ha
postulado en la seccion precedente que ambos
estilos fueron producidos por y para la élite
Mochicay por o tanto su suerte es la misma
gue la de este segmento privilegiado de la so-
ciedad. El inicio del periodo Mochica Tardio,
representado por la aparicion de los estilos de
élite que lo caracterizan seria, en términos de
la sociedad, el encumbramiento de los segmen-
tos sociales que usaron estos estilos como los
signos de su poder y alrededor de los cuales
construyeron y afianzaron su control de la so-
ciedad. El declinar de los estilos, hasta su to-
tal desaparicion, significaria asimismo el de-
bilitamiento y extincion de las misma élites.
Lo que queda por resolver es el papel que Wari
jugd en este breve periodo de

encumbramiento de unaélite refinada, capaz de
producir los artefactos que la caracterizan.

Esta Ultima incognita no puede ser resuel-
ta, méas alla de lo propuesto arriba, sin conocer
las condiciones de la sociedad Wari y de las
sociedades relacionadas a ella, particularmen-
te en la costa norte. No sabemos qué estaba
pasando en la sierra de Cajamarca en este pe-
riodo, ni si hubo una presenciaWari considera-
ble. No seria nada raro que en Cajamarca en-
contraramos una situacién anél oga, sin control
geopolitico Wari pero con centros de influen-
cia especializados en |os servicios ceremonia-
les para toda una regién sostenidos por élites
especializadas en la ejecucion de los rituales.
Lacerdmicade estilo Cajamarca, asimismo, esta
presente en Wari (Topic 1991:237) y al igual
que en San José de Moro, en Wari durante el
HM 2 se produce una sustitucién de los arte-
factos Cajamarca de Cajamarca por variantes
de produccion local, particularmente de platos
de base anular o tripode.

Lo que nos queda claro, asimismo, es que
la presencia Wari no fue determinante, sino solo
coadyuvante para el desarrollo de las estrate-
gias de poder en la sociedad Mochica Tardia.
En los contextos funerarios donde podemos es-
tudiarlos, los elementos Wari no son | os princi-
pales elementos componentes del ajuar, y por
lo tanto no pareceria que su inclusion fuese
obligatoria. En los contextos ceremoniales, por
ejemplo en la preparacién y consumo de la chi-
charitual los artefactos que denotan la presen-
cia o influencia de Wari no existen. Su papel,
cualquiera que haya sido, se restringe a la
interaccion entre las élites y al consumo espe-
cializados de productos rituales.

Esta peculiar distribucion de la evidencia
explicaria por que Wari no tuvo que desarrollar
en la costa norte un control geopolitico del te-
rritorio, como sucedi6 en otras regiones del
pais, sino que vasto con ejercer unainfluencia,
anivel ideoldgico, en segmentos escogidos, en
las clases dirigentes. Concordantemente, Tere-
sa Topic afirma que «el interés de Wari en el
norte fue comercial, y seguramente, de base
ideolégica, y la fuerza militar jugo un papel
menor en las interacciones. [...] En el norte, la
influencia Wari parece nunca haber resultado
en un dominio politico, sino que pudieron con-
ferir un prestigio adicional alas élites|ocales».
(Topic 1991: 244). Esto no quiere decir que no



Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro 43

hayan habido cambios importantes en la ocu-
pacion del valle de Jequetepeque durante el
periodo Mochica Tardio. Los sitios mas impor-
tantes pasan de la desembocadura del rio, el &rea
de Pacatnamu, ala parte interior del mismo, al
area de Chamén. San José de Moro se convier-
te en el centro ceremonial y cementerio mas
importante del Valle. Proliferan los
asentamientos amurallados en los altos de los
cerros, el mas importante de los cuales es Ce-
rro Chepén. Estos asentamientos parecen con-
vertirse en pequefias comunidades autbnomas
y capaces de ejercer su autodefensa. Ahorabien,
este fenébmeno de fragmentacion politica pare-
ce haber sido el resultado de procesos internos
puesto que anteceden alallegadadelasinfluen-
cias foraneas.

Si bien hemos encontrado evidencia de di-
versos estilos derivados de Wari en San José de
Moro, son los motivos més claramente relacio-
nados con Wari mismo (Chakipampa) los que
seimponen en San José de Moro. Tanto las Ser-
pientes Chakipampa como los Rombos de San
José de Moro se habrian derivado de modelos
provenientes directamente del centro y relati-
vamente temprano en su secuencia. Estos mo-
tivos son los que pueblen la cerdamica Mochica
Policromo y son los que son mayor frecuencia
se reproducen en copias locales. El fin del Pe-
riodo Mochica Tardio es también el fin de es-
tos motivos, lo que podria explicarse mejor si
fueron los mismos talleres los que produjeron
la ceramica de linea fina y la ceramica
policroma. Esto no esté claro puesto que la pe-
ricia con la que se gjecutaron los ceramios de
linea fina es muy superior ala que se empleo
en decorar la cerdmica policroma. El ancho de
las lineas, el uso del color, el pulido de las su-
perficies, son infinitamente mayores en la ce-
rdmica Mochicay mas bien exhiben un manejo
poco refinado en el caso de la cerdmica
policroma. Sin embargo algunos casos, como
los ya citados en que encontramos el mismo
motivo en version policromo y bicroma, podrian
hacernos pensar que estos dos estilos estuvie-
ron conectados de alguna forma.

Finalmente, queremos resaltar unavez mas
el valor del contexto arqueoldgico. Si bien no
ha habido espacio suficiente en este articulo
paradiscutir unaaunalastumbas de donde pro-
vienen los artefactos presentados, ladiferencia
sustantiva en nuestra observacion del

fenémeno reside en haber tenido la posibilidad
de documentar la interaccion entre la sociedad
Mochicay otras sociedades del Horizonte Me-
dio en contexto. S6lo asi es posible salir de la
dicotomia ausencia/presencia para poder eva-
luar aspectos méas importante como son el posi-
cionamiento que se le otorga a algun objeto en
particular, la representatividad de los estilos,
la escasez o frecuenciarelativa, etc. En el caso
de la presencia Wari en Jequetepeque esta es
toda la diferencia. Es indudable que Wari tuvo
una marcada presencia en San José de Moro,
pero es igualmente cierto que esta estuvo me-
diada por las intenciones e intereses de la €élite
Mochica. El destino de ambos, Wari y Moche
estuvo intimamente ligado, y asi como empe-
zaron juntos también sucumbieron a la misma
vez. Ambos pervivieron, sin embargo, en sus
descendientes, puesto que de su fusién se ge-
neran las grandes sociedades de la costa norte
en el siguiente capitulo de su historia

BIBLIOGRAFIA

Bawden, Garth, 1977. Galindo and the Nature
of the Middle Horizon in the Northern
Coas-tal Peru. Tesis de doctorado.
Department of Anthropology, Harvard
University. Cambridge.

Bawden, Garth, 1982. Galindo: A study in cul-
tural transition during the Middle Horizon.
En: Chan Chan: Andean Desert City, M.
E. Moseley y K. Day, editores, pags. 285
320. The University of New Mexico Press,
Albuquerque.

1996 The Moche. Blackwell Press,
Cambridge.

Castillo Butters, Luis Jaime, 1996b. La Tumba
de la Sacerdotisa de San José de Moro.
Catalogo para la exposicion del mismo
nombre. Centro Cultural de la Pontificia
Universidad Catolica del Perd, Lima.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2000. Los Ritua-
les Mochicas de la Muerte. En: Dioses del
Pera Prehispanico, editado por Krzysztof
Makowski, 142-181. Coleccion Artey Te-
soros del Perd, Banco de Crédito del Perd,
Lima.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2001. The Last of
the Mochicas, a View from the
Jequetepeque Valley. En, Moche: Art and
Political Representation in Ancient Peru.



Cadtillo, Lapresencia Wari en San José de Moro 44

Joanne Pillsbury, editora. National Gallery
of Art, Center for the Advanced Study of
the Visual Arts, Febrero 5y 6 de 1999, Was-
hington.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2003. Los Ultimos
Mochicas en Jequetepeque. En, Moche Pro-
puestas y Perspectivas I, S. Uceday E.
Mujica, editores. En Prensa.

Castillo, Luis Jaime y Christopher B. Donnan,
1994a. Los Mochicas del Norte y los
Mochicas del Sur, una perspectiva desde el
valle del Jequetepeque. En Vicus, editado
por Krzysztof Makowski, 142-181. Colec-
cion Artey Tesoros del Pera, Banco de Cré-
dito del Pera, Lima.

Castillo, Luis Jaime y Christopher B. Donnan,
1994b. La ocupacion Moche de San José
de Moro, Jequetepeque. En Moche Pro-
puestas y Perspectivas, S. Uceda y E.
Mujica, editores, pags. 93-146, Lima.

DeMarais, Elizabeth, Luis Jaime Castillo y
Timothy Earle, 1996. Ideology,
Materialization and Power Strategies.
Current Anthropology, 37 (1):15-31.
Wenner-Gren Foundation for
Anthropological Research.

Dillahey, Tom, 2001. Town and County in Late
Moche Times: A View from Two Northern
Valleys. En, Moche: Art and Political
Representation in Ancient Peru. Joanne
Pillsbury, editora. National Gallery of Art,
Center for the Advanced Study of the Vi-
sual Arts, Febrero 5y 6 de 1999, Washing-
ton.

Disselhoff, Hans Dietrich, 1958a. Cajamarca—
Keramik von der Pampa von San José de
Moro (Prov. Pacasmayo). Baessler—Archiv
n.s. 6: 181 193, Berlin.

Disselhoff, Hans Dietrich, 1958b. Tumbas de
San José de Moro (Provinciade Pacasmayo,
Pert). Proceedings of the 32nd
International Congress of Americanists
(Copenhagen, 1956), pags. 364 367,
Copenhagen.

Donnan, Christopher B., 1973, Moche
Occupation of the Santa Valley, Peru.
University of California Publications in
Anthropology, 8. University of California
Press, Berkeley & Los Angeles.

Donnan, Christopher B. y Luis Jaime Castillo,
1994. Excavaciones de Tumbas de
Sacerdotisas Moche en San José de Moro,

Jequetepeque. En Moche Propuestas y
Perspectivas, S. Uceday E. Mujica, edito-
res, pags. 415-425, Lima.

Donnan, Christopher y Donna McClelland,
1999, Moche Fineline Painting, Its
Evolution and Its Artists. Fowler Museum
of Cultural History, University of
California, Los Angeles.

Hecker, Wolfgang y Gisela Hecker, 1990. Rui-
nas, caminos y sistemas de irrigacion
prehispanicos en la provincia de
Pacasmayo, Peru. Serie Patrimonio Ar-
gueoldgico Zona Norte, 3. Trujillo, Insti-
tuto Departamental de Cultura— La Liber-
tad.

Larco Hoyle, Rafael, 1948. Cronologia Arqueo-
I6gica del Norte del Peru. Biblioteca del
Museo de Arqueologia Rafael Larco
Herrera, Hacienda Chiclin. Sociedad Geo-
gréfica Americana, Buenos Aires.

Larco Hoyle, Rafael, 1966a. Vicus 2. La Cera-
mica de Vicusy sus Nexos con las demas
Culturas. Santiago Valverde S.A., Lima.

Larco Hoyle, Rafael, 1966b. Pera.
Archaeologia Mundi. Editorial Juventud,
Bacelona.

Menzel, Dorothy, 1964. Style and Time in the
Middle Horizon. Nawpa Pacha 2: 1 105,
Institute of Andean Studies, Berkeley.

Menzel, Dorothy, 1968. La CulturaHuari. Las
Grandes Civilizaciones del Antiguo Peru,
Tomo 1V. Compafila de Seguros y
Reaseguros Peruano-Suiza, SA. Lima.

Menzel, Dorothy, 1977. The Archaeology of
Ancient Peru and the Work of Max Uhle.
R. H. Lowie Museum of Anthropology,
University of California, Berkeley.

Ochatome Paravicino, José y Martha Cabrera
Romero, 2001. Poblados Rurales Huari,
una vision desde Aqo Wayco.Lima.

Rowe, John Howland, 1942a. A New Pottery
Style from the Department of Piura, Peru.
Notes on Middle American Archaeology
and Ethnology 1 (8): 30 34, Division of
Historical Research, Carnegie Institution of
Washington, AMS Press, New York.

Schreiber, Katherina J., 1992. Wari I mperialism
in Middle Horizon Peru. Museum of
Anthropology, Anthropology Papers, 42,
University of Michigan, Ann Arbor.



Cadtillo, LapresenciaWari en San José de Moro

Shimada, |zumi, 1994. Pampa Grande and the
Mochica Culture. University of Texas
Press, Austin.

Shimada, Izumi, C. B. Schaaf, Lonnie G.
Thompson, y E. Moseley-Thompson, 1991.
Cultural Impacts of Severe Droughtsin the
Prehistoric Andes: Application of a 1,500-
year Ice Core Precipitation Record. World
Archaeology 22: 247-270.

Stumer, Louis M., 1958. Contactos Foraneos en
laArquitectura de la Costa Central. Revis-
ta del Museo Nacional 27: 11 30, Lima.

Topic, TeresalL., 1991. The Middle Horizon in
Northern Peru. En Huari Administrative
Structure: Prehistoric Monumental
Architecure and State Government, edita-
do por W. H. Isbell y G. F. McEwan, pp.
233-246, Dumbarton Oaks, Washington D.
C.

Ubbelohde-Doering, Heinrich, 1967. On the
Royal Highways of the I ncas. Thames and
Hudson, Londres.

Ubbelohde-Doering, Heinrich, 1983.
Vorspanische Gréaber von Pacatnama,
Nordperu. Materialien zur Allgemeinen
und Vergleichenden Arché&ologie, 26,
Kommmission fur Allgemeine und
Vergleichende Archéologie des Deutschen
Archdaologischen Instituts, Bonn.

Uhle, Max, 1915. Las ruinas de Moche Boletin
de la Sociedad Geogréfica de Lima 30 (3—
4): 57 71. Lima.



