
La Presencia de Wari en San José de Moro

Luis Jaime Castillo Butters

Pontificia Universidad
Católica del Perú

Programa Arqueológico
San José de Moro



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 2

La Presencia de Wari en San José de Moro

Luis Jaime Castillo Butters

INTRODUCTION

El debate acerca de la presencia Wari en la
costa norte se inició hace cien años, al nacer la
arqueología en esta región. Sin embargo, mien-
tras que la comprensión general de la evolución
cultural de las sociedades norteñas ha avanza-
do considerablemente, el entendimiento de lo
que sucedió en la región en particular durante
el Horizonte Medio, que coincide con el fin de
la cultura Mochica y el inicio de Lambayeque
y Chimú, resulta aún muy confuso. La historia
de la arqueología de la costa norte y del pro-
blema que aquí nos ocupa se inicia cuando Max
Uhle,  en 1899,  ubicó una ser ie  de  vasos
«tiahunacoides» en la explanada sur de la Huaca
del Sol (Uhle 1915), abriendo el debate acerca
del papel de las sociedades serranas del Hori-
zonte Medio en el desarrollo de la costa norte.
En base a sus datos Uhle determinó que la cos-
ta norte debió estar bajo el dominio de las so-
ciedades serranas durante un periodo de su his-
toria. La posterior distinción entre Wari y
Tiahuanaco y la definición de sus estilos y fa-
ses no ayudaron a esclarecer el problema en la
costa norte (Menzel 1968). La cantidad de ma-
teriales de clara filiación Wari en esta región
fue siempre muy limitada y generalmente de
proveniencia dudosa. Más aún, la gran mayo-
ría de especimenes que exhiben influencia de
tradición Wari fueron hechos localmente, bajo
condiciones políticas y sociales no necesaria-
mente definidas. Rafael Larco abordó este pro-
blema definiendo un estilo Wari Norteño, que

a su vez subdividió en fases y que correspon-
dería precisamente a la síntesis de las tradicio-
nes norteñas y sureñas (Larco 1948, 1966b).
Posteriormente se ha reportado ocasionalmen-
te hallazgos de cerámica polícroma, pinturas
murales que se creían de influencia Wari e in-
cluso sitios cuyo trazo ortogonal sería una re-
miniscencia de los modelos urbanísticos Wari.
En términos generales esta evidencia parecería
ser el resultado de algún tipo de presencia Wari,
pero escrutada con cuidado la mayoría de ella
no ha sido concluyente. El problema es deter-
minar la forma que tuvo la presencia Wari en la
costa norte a través de contextos arqueológicos
documentados y a partir de ellos determinar que
condición o carácter tuvo esta presencia.

Este artículo se centra en los resultados del
Proyecto Arqueológico San José de Moro, que
paradójicamente nunca tuvo como objetivo
abordar el problema de la presencia Wari en la
costa norte. San José de Moro, sin embargo,
presenta una relativa abundancia de evidencia
del fenómeno Wari en lo que comúnmente se
conoce como el Horizonte Medio 1 y 2, y en
sus encarnaciones regionales al lado de expre-
siones clásicamente Mochicas. Tratándose de un
sitio densamente estratificado, es posible no
sólo estudiar el fenómeno sino situarlo en una
secuencia evolutiva, lo que nos permite enten-
der su punto de inserción, las influencias in-
mediatas que se producen al llegar las diferen-
tes influencias y los resultados o consecuencias

Luis Jaime Castillo Butters. Profesor Principal del Departamento de Humanidades, Sección Arqueología y Director de Relaciones
Internacionales y Cooperación de la Pontificia Universidad Católica del Perú. (lcastil@pucp.edu.pe).

Los dioses del antiguo Perú. Krzysztof Makowski, editor. Págs. 103-135. Colección Arte y Tesoros del Perú. Lima, Banco de
Crédito del Perú, 2000.



3Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

a largo plazo. Así, es posible ver como Wari no
conquistó a Moche, sino que fue primero in-
corporado por los propios mochicas, para lue-
go convertirse en una influencia poderosa y en
última instancia un factor del colapso de esta
sociedad. Asimismo, en el sitio se encuentran
lo que parece ser las primeras adaptaciones de
los estilos Wari a la tradición cerámica de la
costa norte. Como la cerámica no es otra cosa
que nuestro barómetro de las condiciones polí-
ticas y culturales que imperan en una cierta
época, podemos asumir que tanto la presencia
de artefactos Wari, como las influencias que
estos estilos tuvieron en la costa norte reflejan
una rica historia política que nos permite en-
tender mejor qué es lo que estaba pasando en
Jequetepeque en los siglos VIII y IX y por ex-
tensión nos permitirán comprender el papel que
tuvieron los agentes exógenos en el fin de la
sociedad Mochica.

Como veremos, buena parte de este artícu-
lo es un ejercicio de estilística, en el que se pre-
sentan artefactos novedosos y se discute infor-
mación respecto a diseños, colores y formas.
Desde la perspectiva de una investigación cen-
trada en el fenómeno Mochica Tardío la discu-
sión acerca de los estilos Wari, sin embargo,
no es sólo una disquisición artística, sino que
la claridad respecto a la secuencia, el origen y
la evolución de los estilos tiene connotaciones
importantísimas para entender los procesos po-
líticos que afectan a la costa norte. Para enten-
der la presencia Wari en la costa norte es im-
prescindible definir cuál es la relación entre
Wari, la entidad política basada en Ayacucho,
y los estilos derivados de esta, entendidos como
expresiones de entidades políticas que estable-
cen algún grado de afinidad con el estado Wari.
Cuando encontramos artefactos de los estilos
Nievería, Atarco, Viñaque o Pachacamac que-
rríamos saber si estamos tratando con Wari o
con un dependiente o subordinado, o simple-
mente con una entidad política ligada a Wari
por vínculos de similitud estilística. Si la res-
puesta es la primera, habría que preguntarse por
que las sociedades de la costa norte  manifies-
tan su relación con Wari a través de la identi-
dad peculiar de uno de sus subordinados; pero
si la respuesta es la segunda, cabría preguntar-
nos por qué una entidad política independiente
exhibe semejanzas con un estilo dominante.
Lamentablemente para quienes trabajamos en

la costa norte no está en nosotros contestar
adecuadamente estas preguntas y dilucidar las
relaciones sociales y políticas que generaron los
estilos de cerámica que encontramos. De los
estudios del fenómeno Wari debemos exigir, por
lo tanto, una mayor precisión estilística y ma-
yor comprensión de procesos políticos.

EL CONTEXTO ARQUEOLÓGICO
DE LA INTERACCIÓN MOCHICA-

WARI EN SAN JOSÉ DE MORO

Investigaciones en San José de Moro

San José de Moro fue un centro ceremonial
y cementerio ubicado en la parte norte de
Jequetepeque, propiamente en la orilla derecha
del Valle del río Chamán o de San Gregorio
(Figura 1). El sitio esta compuesto por una se-
rie de montículos habitacionales de baja altura
que fueron producidos por la superposición de
pisos domésticos, por un montículo ceremonial
correspondiente a la ocupación Mochica Tar-
día, la Huaca la Capilla, y por áreas llanas en-
tre los montículos (Figura 2). Dado que los
montículos fueron afectados por una intensa
depredación, nuestras excavaciones desde 1991
se concentraron en las zonas llanas, donde en-
contramos densas estratigrafías de superficies
de ocupación y capas de relleno que denotan
una intensa actividad relacionada con la cele-
bración de fiestas y rituales.

San José de Moro se encuentra rodeado por
sitios arqueológicos correspondientes con la
parte final del Intermedio Temprano y el Hori-
zonte  Medio ,  en t re  los  que  des tacan
asentamientos amurallados mochicas en Cerro
Chepen, Cerro Colorado, la zona de Talambo y
en las montañas que corren paralelas al océa-
no, al oeste del valle (Hecker y Hecker 1990,
Dillahey 2001). La historia ocupacional de esta
región es muy compleja y se intensificó al ini-
cio del Intermedio Temprano, para alcanzar su
desarrollo más importante al final del periodo
(Figura 3). Las excavaciones arqueológicas que
conducimos en San José de Moro han permiti-
do identificar un importante número de tumbas
Mochicas Medio y Tardío de elite (Figura 3)
así como contextualizar la cerámica mochica de
línea fina (Castillo 1996b; Castillo y Donnan
1994a, 1994b; Donnan y Castillo 1994). De este



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 4

Figura 1. Mapa de la Costa Norte con indicación de los sitios mochicas más importantes. (Dibujo LJC).

sitio, asimismo, provendrían ceramios de filia-
ción Wari o de tradiciones derivadas de este,
particularmente de la costa central y sur. Tra-
tándose de un sitio mochica adscribible preci-
samente al periodo en que la influencia Wari
debió impactar la costa norte, es evidente que

San José de Moro podría resultar crítico para
entender la forma e intensidad que esta influen-
cia tuvo.

La presencia Wari en San José de Moro ha
resultado difícil de evaluar puesto que si bien
algunas colecciones regionales contienen



5Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

numerosos ceramios de estilo Wari o derivado,
y de especimenes mochica con decoración pic-
tórica o formas de influencia Wari, en las
excavaciones arqueológicas la presencia de
materiales con estas características es muy li-
mitada. Como ilustración baste decir que en los
550 metros cúbicos excavados en la Unidad 17-
20 sólo se encontraron dos docenas de fragmen-
tos de cerámica polícroma. La evidencia de con-
textos arqueológicos de que disponemos, como
se verá, proviene esencialmente de las tumbas
de elite del periodo Mochica Tardío. Los arte-
factos de las colecciones regionales, aparente-
mente, también provendrían del mismo tipo de
contex tos  funerar ios  des t ru idos  por  la
huaquería. Por esta limitación de datos en sus
inicios el Proyecto Arqueológico San José de
Moro no se planteó abordar el problema de la
presencia Wari en el sitio como uno de sus ob-
jetivos centrales. No obstante, a medida que se
sumaron los años de excavaciones en el sitio y
aumentaba nuestro conocimiento de la socie-
dad Mochica Tardía, mayor se hacia nuestro

entendimiento de los problemas asociados a
ella. Resultaba evidente que la presencia de la
tradición cerámica y artística del Horizonte
Medio tuvo un peso gravitante en el desarrollo
de la sociedad Mochica Tardía, por lo que para
entender a estos últimos ha resultado impres-
cindible tratar de poner en perspectiva el «pro-
blema» Wari.

Nuestra fuente de información esta consti-
tuida por los artefactos cerámicos o líticos,
completos o fraccionados, importados o local-
mente producidos de acuerdo a la tradición Wari
y de sus derivados, o combinando lo estilos y
formas mochicas con los de estas tradiciones.
Esta evidencia se puede presentar en: a) con-
textos arqueológicos, que incluye los materia-
les encontrados en tumbas, así como en otro tipo
de contextos y b) los artefactos, generalmente
completos de colecciones regionales, particu-
larmente la colección Rodríguez Razetto, de
Pacasmayo. Ambas fuentes nos ofrecen infor-
mación de muy diversa calidad, pues mientras
las tumbas contienen relativamente poca

Figura 2. Plano de San José de Moro. (Dibujo LJC).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 6

una serie de utensilios utilitarios de cerámica
que se han conservado, a veces reunidos en
cuartos semisubterráneos (Figura 4), como
grandes tazones para mezclar los ingredientes,
ollas para cocer la chicha, paicas para fermen-
tar el liquido y botellas de cuello efigie donde
la chicha se dejaba macerar por tiempos pro-
longados (Figura 5). La analogía con centros
ceremoniales históricos permitiría inferir que
en San José de Moro las fiestas se debían cele-
brar de forma estacional y en arreglo a un ca-
lendario ceremonial.
La segunda y no menos importante función del sitio
estaba ligada con los entierros y rituales funerarios
de las élites regionales. Los entierros se celebraban
aparentemente en conjunción con las actividades

cerámica polícroma fina, los artefactos de co-
lección no poseen información contextual y son
difíciles de situar en la secuencia evolutiva.

Las excavaciones realizadas en San José de
Moro han revelado una intensa ocupación del
sitio a partir del periodo Mochica Medio, que
se intensificó aún más durante el periodo
Mochica Tardío. En esta época el sitio fue esen-
cialmente un gran centro ceremonial, en el que
se congregaban las poblaciones mochicas de
diversos sitios en el valle y al cual acudían po-
blaciones culturalmente mochicas de fuera del
valle. Estas poblaciones se agrupaban en torno
a la celebración de fiestas y ceremonias, donde
el elemento predominante era la producción y
consumo de chicha. Para este fin se empleaba

Figura 3. Cuadro cronológico de la historia ocupacional de San José de Moro. (Dibujo LJC).



7Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 4. Cámara Semisubterranea que contenía un conjunto de artefactos de cerámica para producir chicha.
(Foto Martín del Carpio).

Figura 5. Áreas de preparación de chicha. (Foto Martín del Carpio).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 8

Figura 6. Tumba de Bota típica de San José de Moro. (Foto Juan Pablo Murrugarra).

celebratorias, que seguramente se constituían para
el efecto en rituales funerarios. Los entierros, si bien
constituyen los contextos más elaborados, y
seguramente fueron fruto de los rituales más
complejos, se producían de forma ocasional, es decir
que el uso del sitio no dependía de la función
funeraria. Los entierros que hemos ubicado en San
José de Moro suelen ser de individuos de la élite que
aparecen en tumbas de bota (Castillo y Donnan
1994a) acompañados de ajuares funerarios muy ricos
en los que destacan las ofrendas de cerámica (Figura
6). Asimismo, en 1991 y 1992 excavamos una
sección del cementerio donde la forma predominante
de las estructuras funerarias era la cámara de adobes
rectangular. Esta modalidad funeraria es la que
presenta tumbas más complejas y ricas en
asociaciones y que, consiguientemente, requirieron
de mayor inversión y fueron fruto de los rituales más
elaborados. De las cinco tumbas de cámara Mochica
Tardío excavadas destacan dos, la M-U41 y la M-
U103 donde se hallaron las llamadas «Sacerdotisas
de San José de Moro» (Figura 7).

Las Puntas de Obsidiana

Los artefactos líticos de estilo Wari que se han hallado
en San José de Moro son puntas de obsidiana, o de

algún tipo de sílice,  hechas en base a delgadas
laminas retocadas de forma foleácea y con base plana
de no más de seis cm. de largo por 4 cm. de ancho
(Figura 8). Puntas de obsidiana no han sido
reportados de otras excavaciones de sitos mochicas,
y las que se encontraron en San José de Moro
corresponden casi exactamente a puntas halladas en
Pikillacta y otros sitios Wari (G. McEwan,
comunicación personal 1992). Las puntas de
obsidiana halladas en San José de Moro se ubicaron
en todos los casos en tumbas Mochica Tardías. Una
de ellas es la Tumba M-U26 (Figura 9), una tumba
de cámara perteneciente a un individuo masculino
adulto, en la que se ubicaron cinco puntas (Figura
8). Los otros dos casos corresponden a tumbas en
forma de bota, las tumbas M-U409 y M-U623
(Figuras 10 y 11) en las que, misteriosamente, las
puntas estaban ubicadas en el relleno de las tumbas,
es decir que su ubicación no correspondía con el nivel
del suelo de la cámara funeraria, sino con la
profundidad media del relleno. Suponemos que las
puntas fueron depositadas como ofrendas cuando las
tumbas estaban siendo rellenadas con arena limpia.
Otros artefactos, particularmente ollas pequeñas
tiznadas de hollín han aparecido también «flotando»
en el relleno de las tumbas, lo que indicaría que
como parte de los rituales de clausura de la tumba
se emplearon este tipo de artefactos. En todos



9Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 7. Tumba de Cámara M-U 41. (Foto Christopher Donnan).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 10

Figura 8a. Puntas de Obsidiana de tecnología y forma Wari encontradas en la tumba de Cámara Mochica
Tardía M-U26. (Foto LJC).

Figura 8b. Detalle de las puntas de Obsidiana encontradas en la tumba de Cámara Mochica
Tardía M-U26. (Foto LJC).

los casos es evidente que se trata de artefactos
importados, preparados con materias primas y
trabajados con tecnologías no disponibles en la
región. En los tres casos mencionados las tum-
bas correspondían a individuos masculinos
adultos. Las puntas, particularmente el conjun-
to hallado en la cámara M-U26, parecerían no

haber estado asociadas con mango de madera
alguno, sino más bien parecen haber sido em-
pleadas muy poco y en todo caso sin el auxilio
de un soporte. Además de estas piezas encon-
tradas dentro de contextos funerarios, un con-
junto de más de 20 puntas de similar forma y
tecnología fueron halladas en San José de Moro,



11Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 9. Tumba de Cámara M-U 26. (Foto Christopher Donnan).

Figura 10. Tumba de Bota M-U 409. (Foto Juan Pablo Murrugarra).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 12

aparentemente en una ofrenda aislada y muy
superficial (Figura12). La asociación de las
puntas con las tumbas indicaría que fueron usa-
das en algún aspecto de los rituales funerarios,
o en particular en rituales relacionados con in-
dividuos masculinos. Cabe señalar que en cual-
quier caso las tumbas donde se encontraron es-
tas piezas constituyen la enorme minoría en
relación a las tumbas donde estas no aparecie-
ron.

Cerámica Importada y Cerámica
Mochica Polícroma

La interacción entre la sociedad Mochica
Tardía y la sociedad Wari y sus derivados se

expresa de manera más elocuente en la presen-
cia de artefactos cerámicos de origen foráneo y
en artefactos producidos localmente pero imi-
tando formas, colores y diseños iconográficos
asociados con la tradición Wari. San José de
Moro ha sido reconocido en la literatura como
uno de los lugares de donde proviene una gran
cantidad de artefactos de origen foráneo y don-
de se encuentra con frecuencia artefactos de
estilos mixtos (Shimada 1994:229-231, 249-
252; Bawden 1996:296-300), sin embargo es-
tas referencias no pudieron proveernos de la in-
formación contextual de los hallazgos. Se ha
encontrado en el sitio ejemplos de cerámica
pertenecientes al Horizonte Medio 1 de los es-
t i los  Niever ía ,  Robles  Moqo (Pacheco) ,
Cajamarca Cursivo y Cajamarca Costeño, así
como diseños de clara influencia Chakipampa.
Para el Horizonte Medio 2 se han ubicado
especimenes de estilo Viñaque, Pachacamac,
Atarco, Cajamarca Cursivo Floral y Cajamarca
Costeño. Adicionalmente, y representando el
conjunto numéricamente mayor, es frecuente
encontrar artefactos de forma mochica en los
que se han incluido motivos, colores o formas
de cerámica característicos del Horizonte Me-
dio. Antes de abordar la pregunta de porqué
aparece esta suerte de muestrario de estilos del
Horizonte Medio en San José de Moro, quere-
mos discutir la información contextual con la
que contamos y la ubicación cronológica de
estos hallazgos en la secuencia ocupacional del
sitio.

Ordenar la evolución de los estilos comple-
jos de cerámica Mochica Tardía de San José de
Moro e incluir en este orden la presencia de
artefactos de origen foráneo y aquellos local-
mente producidos en imitación de estos estilos
foráneos no ha resultado una tarea sencilla. La
evidencia parece apuntar a que existieron  has-
ta tres momentos en este fenómeno. En el pri-
mer momento no hubo influencia de Wari o sus
derivados, es decir, el estilo más elaborado fue
el de línea fina canónicamente Mochica Tardía.
El sitio de Pampa Grande, donde no se ha re-
portado evidencia de cerámica Wari, correspon-
dería a este periodo (Shimada 1994). En el se-
gundo momento aparecen las primeras piezas
de cerámica importada, correspondientes con el
Horizonte Medio 1 y florece un nuevo estilo, o
estilos, derivados de la influencia externa. Este
momento puede subdividirse en dos etapas,

Figura 11. Dibujo de la Tumba M-U 623. (Dibujo
Martín del Carpio).



13Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 12. Conjunto de Puntas de Obsidiana Encontradas en una Ofrenda Aislada en San José de Moro. (Foto LJC).

primero el momento en el que aparecen los pri-
meros ceramios importados que son incorpora-
dos a las tumbas Mochica Tardías de élite y una
segunda etapa donde se inicia la producción de
ceramios con estilos híbridos y la producción
de copias locales de ceramios de estilo foráneo.
La tumba de la Sacerdotisa excavada en 1991
(Figura 7, Donnan y Castillo 1994a) pertenece
a la primera etapa, dado que en ella encontra-
mos sólo ar tefactos  importados de est i lo
Nievería y Cajamarca en asociación con cerá-
mica mochica de línea fina. En el tercer mo-
mento desaparece la cerámica de línea fina, pero
subsisten las copias locales de piezas de estilo
importado y se afianza un estilo cerámico hí-
brido en el que se combinan rasgos de la icono-
grafía mochica y las formas, colores y diseños
venidos de fuera. Este momento puede subdi-
vidirse a su vez en dos etapas, la primera co-
rrespondiente al final del Mochica Tardío y la
segunda que corresponde con el inicio del pe-
riodo Transicional (Rucabado y Castillo ms).
En este ultimo momento las influencias pare-
cen corresponder con estilos propios del Hori-
zonte Medio 2. La expresión contextual de es-
tos tres momentos nos permite llegar a la for-
mulación de al menos tres fases al interior de
los que hemos venido denominando el Periodo
Mochica Tardío. Estas fases están expresadas

en tumbas especificas y dentro de ellas en for-
mas de cerámica y es t i los  de decoración
reconocibles.

LA FASE MOCHICA TARDÍA A

Esta fase correspondería con el inicio del
periodo Mochica Tardío, caracterizado por la
presencia de cerámica con decoración pictóri-
ca compleja (Figura 13). Creemos que el ori-
gen de la cerámica de línea fina en San José de
Moro se debe a una migración de artistas desde
la región Mochica Sur (Castillo 2001, ms). Es-
tos habrían llegado a Jequetepeque asentándo-
se en San José de Moro y trayendo consigo la
tecnología pictórica y los temas de la iconogra-
fía Mochica Tardía (Fases Moche IV y V del
sur).  Considerando la presencia de la cerámica
foránea como un punto de inflexión podemos
distinguir dos momentos en la fase Mochica
Tardía A: primero, cuando no existe cerámica
de origen foráneo en contextos mochica y se-
gundo cuando aparecen  los  pr imeros
especimenes de cerámica importada, correspon-
dientes al Horizonte Medio 1. El sitio tipo para
el primer momento de esta fase es Pampa Gran-
de, donde se han encontrado botellas con dise-
ños de línea fina o diseños complejos en relie-
ve (Shimada 1994: Figs. 2.10, 7.35, 8.11, 8.12,



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 14

Figura 13. Ejemplos de botellas decoradas con iconografía de línea fina hallados en San José de Moro.
(Dibujos Percy Fiestas).

9.7). Cabe resaltar que estos artefactos son de
clara inspiración Mochica V del sur, particu-
larmente los que presentan diseños geométricos
y  asas  es t r ibo  decorados  con  l íneas
longitudinales. También es característico de esta
fase la  presencia de cántaros de cuello efigie
con caras moldeadas (Press-mold face neck jars,
Sh imada  1994,  F igs .  7 .31 ,  7 .32) .  En
Jequetepeque cántaros de este tipo son más bien
característicos del periodo Mochica Medio (ver

Tumba E1 en Ubbelohde Doering 1983, Figs 13
a 26) y no de la cerámica Mochica IV o V del
sur. Shimada ilustra al menos una botella cuyo
cuerpo tiene la forma de una pelota de rugby
que revelaría algún tipo e influencia de la tra-
dición Nievería. Es posible que no se hayan
encontrado artefactos de origen foráneo en
Pampa Grande por cuanto aún no se han halla-
do allí contextos funerarios.



15Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 14. Dibujos de cerámica de estilos Wari  o derivado encontrada en San José de Moro. (Dibujos Percy Fiestas).

El segundo momento de la Fase Mochica
Tardía A corresponde con el arribo de los pri-
meros artefactos de cerámica importada (Figu-
ras 14 a 16). El sitio tipo para este segundo
momento es San José de Moro y dentro de él el
sector aledaño a la Huaca la Capilla, donde se
encontraron las  tumbas de cámara de las
Sacerdotisas. En la tumba M-U41, de la Sacer-
dotisa, se encontraron dos botellas de estilo
Nievería, y una plato con base anular de estilo
Cajamarca fabricado con kaolín (Figura 17). A
esta fase correspondería un fragmento de un
cántaro de cuello efigie de estilo Pacheco y asu-
mimos que en esta fase llegarían a San José de
Moro artefactos de estilo Chakipampa, de los
cuales se derivarían los diseños de las Serpien-
te Chakipampa  y el Rombo de San José de
Moro que se discuten más adelante. La cerámi-
ca de más alta calidad durante este periodo son
las botellas con decoración compleja de línea
fina. La cerámica local de calidad intermedia
muestra una clara continuidad con formas pre-
dominantes en el Periodo Mochica Medio.

Son características de la cerámica de esta
época: a) las ollas con bultos en el cuerpo, cue-
llo corto y evertido, b) los cántaros o botellas
de cuello efigie, tanto los producidos con dos
moldes, como los que se realizan con un solo
molde parcial impreso, c) las jarras pequeñas
con cuerpo carenado o redondeado y cuello rec-
to divergente, d) las botellas pequeñas con di-
seños impresos, particularmente las que repre-
sentan venados o a un águila bebiendo de una
copa, o las que presentan cabezas de felinos y
e) las botellas con el cuerpo achatado («flasks»)
[Figura 18: a) M-U26-C39, M-U102-C11; b) M-
U15-C10, M-U41-C13, M-U103-C225, M-
U104A-C26; c) M-U26-C27, M-UC30-C5 d)
M-U15-C9, M-U102-C7, M-U103-C9, e) M-
U103-C1, M-U103-C29]. También correspon-
de a esta fase el tránsito entre la cerámica
Cajamarca y la cerámica de estilo Cajamarca
Costeño. Mientras que la primera se fabrica casi
exclusivamente con kaolín, la segunda es fa-
bricada con arcilla roja y encobada con kaolín.



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 16

Figura 15. Cerámica de estilos Wari o derivado encontrada en San José de Moro. (Foto Juan Pablo Murrugarra).



17Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 16. Cerámica de estilos Wari o derivado en la Colección Rodríguez Razetto y que habrían sido encontrada en
San José de Moro. (Foto Juan Pablo Murrugarra).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 18

Figura 17. Dos piezas de estilo Nievería encontradas en la Tumba M-U 41. (Foto Juan Pablo Murrugarra).



19Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

La incorporación de elementos de las tra-
diciones foráneas en el estilo Mochica Tardío y
consiguientemente el origen de la cerámica
Mochica Polícromo se da es esta fase. Una bo-
tella de asa estribo con decoración de un pez
pero ejecutado en múltiples colores apareció en
la tumba de la segunda Sacerdotisa (M-U103).
La mayoría de las botellas Mochicas Polícromas
deben corresponder esta fase y la siguiente,
siendo características de la Fase Mochica Tar-
día A las que tiene mayor proximidad con los
estilos Mochicas. Las tumbas asociadas con esta
fase han presentado con frecuencia crisoles muy
simples y maquetas de edificios fabricadas en
arcilla cruda, pero cuidadosamente pintadas.
Habíamos interpretados que tanto los crisoles
como las maquetas estaban restringidas a las
grandes tumbas de cámara, lo cual es probable-
mente cierto, pero cabría la posibilidad que
además sean especificas de esta fase. Finalmen-
te un conjunto de cinco puntas de obsidiana fue
hallado en una de las tumbas de cámara (M-
U26) correspondiente a este periodo.

LA FASE MOCHICA TARDÍA B

La segunda fase del Mochica Tardío esta
marcado por la proliferación de los estilos mix-
tos y por la desaparición de algunas formas ca-
racterísticas de la fase anterior. Las tumbas tí-
picas para este periodo han sido halladas en la
zona de la Cancha de Fútbol en San José de
Moro y son tumbas de bota que contienen a un
solo individuo. En estos contextos no se han
hallado artefactos importados, aunque supone-
mos que deben de haber seguido viniendo al
sitio. Dado que los motivos derivados son los
mismos que en la fase anterior, presumimos que
se sigue en contacto con las mismas tradicio-
nes correspondientes al Horizonte Medio 1.
Artefactos fabricados localmente en imitación
de formas características para Nievería (M-
U602-C28) o con decoración Chakipampa (M-
U736-C15) aparecen en estas tumbas. Durante
esta fase continúa la tradición de las botellas
pictóricas de línea fina, que probablemente al-
canza su máximo desarrollo (Figura 13). En las
formas de calidad intermedia es donde se expe-
rimentan los cambios más importantes, que pue-
den resumirse como una ruptura con las tradi-
ciones derivadas del periodo Mochica Medio.

Los cambios más importantes en los

estilos cerámicos son los siguientes: a) las ollas
con bultos son sustituidas por las ollas de «cue-
llo plataforma», que se convierte en la forma
más diagnóstica para la fase; b) los cántaros o
bote l las  de  cue l lo  e f ig ie  d i sminuyen
drásticamente, persistiendo practícamele sólo a
través de los grandes cántaros llamados «Re-
yes de Asiría» (Ubbelohde Doering 1967); c)
las jarras pequeñas dejan de ser las formas más
comunes y pasan a tener el cuello recto y el
cuerpo redondeado y con frecuencia se deco-
ran con motivos foráneos; d) las botellas im-
presas  más  comunes  presen tan  d i seños
geométricos en la parte alta del cuerpo y e) con-
tinúan las botellas de cuerpo achatado («flasks»)
[Figura 19: a) M-U405-C3, M-U509-C11, M-
U509-C19; b) M-U409-C2; c) M-U509-C14, M-
U509-C21, M-U509-C30, M-U625-C4; d) M-
U620-C3, M-U624-C10, M-U743-C5; e) M-
U624-C5, M-U624-C31].

Las tumbas que corresponden a la fase
Mochica Tardía B no han presentado cerámica
de estilo Cajamarca Costeño. Tampoco apare-
cen en ellas crisoles o maquetas. Es posible, sin
embargo, que tanto la cerámica importada como
los crisoles y las maquetas sólo se den en tum-
bas de cámara que están ausentes para esta fase
de la colección de San José de Moro. Sería ló-
gico asumir que este tipo de artefactos están
reservados para los individuos de la elite.

Si en el periodo Mochica Tardío A se dan
los primeros pasos hacia la formación de un
estilo sintético Moche Wari, y un estilo Mochica
Polícromo, donde lo que prevaleció fue la pre-
sentación de motivos Mochica en colores, du-
rante el Mochica Tardío B se da un prolifera-
ción de los diseños mixtos, que no sólo son
meras copias de diseños importados, sino que
se reinterpretan y combinan con motivos
Moches. De esta época deben ser los más ela-
borados ceramios de asa estribo con decoración
polícromo, como el famoso Huaco Amano
(Donnan y McClelland 1999, Fig. 5.39), en el
que se representa a la Sacerdotisa en la balsa
de totora en una representación polícroma, o los
diseños de guerreros o el Aia Paec echados boca
abajo que se discuten más adelante. Cerámica
de estilo Mochica Polícromo fue reportada por
Rafael Larco para Piura (1966a) y también ha
aparecido en Paredones, en le Valle del Rímac,
en Lima (Stumer 1958). Considerando el volu-
men de la evidencia de cerámica entrando en y



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 20

Figura 18. Especimenes típicos para la Fase Mochica Tardía A. (Dibujos Percy Fiestas).



21Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

saliendo de San José de Moro se puede afirmar
que el corto periodo de florescencia de la cerá-
mica Mochica Polícroma fue el momento de
mayor interacción de Jequetepeque con el ex-
terior.

LA FASE MOCHICA TARDÍA C

La te rcera  y  ú l t ima fase  de l  per iodo
Mochica Tardío se podría denominar también
fase Mochica Terminal. Durante esta fase se
produce un drástica ruptura con relación a las
líneas de evolución de los estilos cerámicos que
se venían siguiendo desde el Periodo Mochica
Medio. El resultado es una reorientación de la
cultura material hacia nuevas direcciones, las
que generan una solución de continuidad con
relación al periodo Transicional, que sigue a
este. Los contextos funerarios que caracterizan
a esta fase son tumbas de bota encontradas en
la zona de la Cancha de Fútbol, mezcladas con
las tumbas de la fase Mochica Tardía B. Estas
tumbas son menos frecuentes que las que co-
rresponden a la fase anterior, lo que nos lleva a
pensar que se trató de un periodo de tiempo más
corto. Formalmente las tumbas de este periodo
son semejantes a tumbas del mismo tipo de las
dos fases anteriores, lo que las diferencia es su
contenido. Una primera característica general
es que estas tumbas contienen menos artefac-
tos de cerámica que las anteriores. Al igual que
sucedió en la fase anterior, no se han encontra-
do artefactos importados en las tumbas de esta
fase, salvo una punta hallada en la tumba M-U
623. Lo que caracteriza a las tumbas de esta fase
es que la cerámica predominante, y ciertamen-
te la más elaborada, es de una carácter mixto,
combinando las formas características para
Moche con las que provienen del sur y en las
que predomina el uso de decoración polícroma.
Los motivos de origen Chakipampa se hace muy
populares, particularmente las serpientes y los
rombos.

Los estilos cerámicos durante esta fase ex-
perimentan una serie de importantes cambios:
a) las ollas de cuello plataforma comienzan a
perder popularidad, y son reemplazadas por
ollas de cuello compuesto o recto evertido; b)
los cántaros o botellas de cuello efigie conti-
núan su declinar, los que subsisten muestran
cuellos más altos; c) las jarras pequeñas des-
aparecen; d) las botellas impresas desaparecen;

y e) las botellas de cuerpo achatados  («flasks»)
permanecen, pero presentando una marcada
variabilidad [Figura 20: a) M-U729-C10, M-
U729-C13; b) M-U623-C7, M-U626-C4; e) M-
U314-C4, M-U314-C5, M-U623-C1, M-U623-
C2, M-U729-C17].

En general los artefactos de esta fase pre-
sentan menos estandarización que en la fase
anterior, lo que anticipa la enorme variabilidad
estilística del Periodo Transicional. Esto es vi-
sible en los flasks que tiene cuerpos llanos o
cóncavos, con o sin asitas, decorados con
chebrones en el hombro, con el cuello recto o
evertido, etc (Figura 20e). Aparecen en esta
época formas nuevas de clara influencia exter-
na, como platos de base anular [Figura 21: a)
M-U623-C6, M-U729-C16] de evidente origen
Cajamarca, o Keros negros [Figura 21: b) M-
U626-C6, M-U729-C2] y botellas en forma de
gota [Figura 21: c) M-U314-C2 y M-U314-C3]
que corresponderían a la tradición Wari. Estas
últimas formas son muy semejantes a un con-
junto de piezas que Donnan encontró en el va-
lle del Santa, en un contexto funerario de estilo
Mochica Tardío (Donnan 1973). También a la
tradición Wari corresponderían los Vasos Lira,
decorados  con  serp ien tes  Chakipampa
polícromas [Figura 21: d) M-623-C9, M-U729-
C19]. Las formas más elaboradas en este pe-
riodo son botellas de doble pico y puente entre
las que encontramos una decorada con un mo-
tivo Mochica en relieve, otra en cerámica re-
ducida con diseños de cabezas de aves, y una
botella decorada con un complejo y frecuente
diseño del Rombo de San José de Moro [Figura
21: e) M-U314-C1, M-U314-C7, M-U623-C5
respectivamente].

Una peculiaridad de las tumbas de este pe-
riodo es que aparecieron en dos de ellas ma-
quetas de estructuras, semejantes a las que se
encontraron en las tumbas de cámara de la fase
Mochica Tardía A. Los edificios que se mode-
lan son más elaborados, con muchas columnas,
diseños en relieve y decoración pictórica pro-
fusa. Tres de las tumbas de esta fase presenta-
ron crisoles, que también son característicos de
las tumbas de cámara de la fase, pero en este
caso modelados con caras humorísticas, o imi-
tando piezas reales (Figura 22).

Puesto que la fase Mochica Tardía C co-
rresponde con el fin de Mochica en ella encon-
tramos una serie de artefactos que claramente



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 22

Figura 19. Especimenes típicos para la Fase Mochica Tardía B. (Dibujos Percy Fiestas).



23Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

son antecedentes estilísticos de formas que se
volverán  predominantes  en  e l  Per iodo
Transicional (Figura 23: M-623-C3, M-U729-
C1 y M-U729-C14). Finalmente, el cambio más
importante durante la fase Mochica Tardío C
es que ya no encontramos botellas de asa estri-
bo con decoración de línea fina. Este estilo de
decoración, con el que se produjeron las piezas
más sobresalientes de la cerámica Mochica Tar-
día, desaparece al fin de la Fase Mochica Tar-
dío B, sin pasar al Periodo Transicional.

EL PERIODO TRANSICIONAL

En San José de Moro el tránsito entre el
Periodo Mochica Tardío, con las tres fases que
proponemos, y el Periodo Transicional está
marcado por el definitivo abandono de la cerá-
mica de línea fina, y con ella de muchas de las
formas y estilos decorativos característicos de
la alfarería Mochica Tardía, y por la desapari-
ción de las tumbas de bota. La cerámica impor-
tada durante el Periodo Transicional correspon-
de a estilos del Horizonte Medio 2,  especial-
mente de la costa central y sur. En San José de
Moro se han hallados abundantes especimenes
de estilo Viñaque en asociación con tumbas de
este periodo. También se reportan especimenes
de estilo Pachacamac y Atarco. Los estilos
Mochica Polícromos prácticamente desapare-
cen, manifestan-dose las relaciones entre los
estilos ya no en la producción de copias, como
fue el caso en el Periodo Mochica Tardío, sino
en la incorporación de elementos decorativos y
formales en la cerámica local. Es decir que los
estilos foráneos se vuelven fuentes de inspira-
c ión  y  ya  no  de  imi tac ión .  E l  Per iodo
Transicional parece haberse extendido ente el
800 y el 950 d.C.

El periodo Transicional está caracterizado
por tumbas de pozo asociadas a alineamientos
de adobes y paicas, que forman espacios para
la celebración de rituales muy semejantes a los
celebrados durante el periodo Mochica Tardío.
El contenido de estas tumbas revelaba aspectos
de la alfarería Mochica pero combinados con
elementos formales y decorativos que más pa-
recían de estilo Lambayeque. Asociados a esta
cerámica encontramos gran cantidad de platos
de base anular con engobe blanco y diseños
geométricos conocidos como Cajamarca Cos-
teño (Disselhoff 1958a). La cerámica parecía

ser una combinación de muchas de las formas
de cerámica de calidad intermedia y doméstica
que se daban en Mochica Tardío con algunas
formas derivadas de estilos foráneos. Abundan,
por ejemplo, las cantimploras de cuerpo acha-
tado («flasks»), los cántaros de cuello efigie y
las piezas de doble cuerpo (Rucabado y Casti-
llo, ms.).

Muchos de los estilos de cerámica que se
desarrollaron durante el periodo Mochica Tar-
dío persistieron durante el Transicional. Pare-
cería que los mismos artesanos que fabricaban
cerámica con una gran liberalidad estilística
continúan produciéndola, desapareciendo sólo
los talleres que fabricaban cerámica Mochica
de línea fina, que debe haber sido las más in-
mediatamente asociada a las elites gobernan-
tes. A los antiguos estilos se agregan algunos
nuevos que parecen provenir de la zona de
Casma, particularmente uno donde abunda la
cerámica reducida con decoración impresa en
relieve. Además, aparecen estilos de cerámica
reducida en los que se comienza a gestar las
tradiciones que caracterizarán a la cerámica
Lambayeque y Chimú. Es evidente que el ori-
gen de los estilos cerámicos de estas tradicio-
nes está en la conjunción de los antecedentes
Mochicas con las tradiciones externas y es po-
sible que esta síntesis se diera, al menos en par-
te, en Jequetepeque. Si es así, la relación entre
San José de Moro y el origen y desarrollo de
estos estilos, particularmente de Lambayeque,
sería muy importante.

Durante el Periodo Transicional seguimos
encontrando ejemplares de cerámica importa-
da, particularmente perteneciente al Horizonte
Medio 2,  de est i lo Viñaque,  Pachacamac,
Atarco, Cajamarca y Casma Impreso (Rucabado
y Castillo, ms.). Como sucedió en el periodo
Mochica Tardío, las piezas de cerámica impor-
tada aparecen en pequeñas cantidades en tum-
bas de élite, rodeadas de especimenes de estilo
local, delatando que continuó la restricción en
la distribución de este tipo de artefactos y que
los individuos enterrados con ellos son de ori-
gen local. Sin embargo, a  diferencia de lo que
sucedió en Mochica Tardío, durante el Periodo
Transicional no se ha podido documentar la
existencia de estilos de imitación, análogos al
estilo Mochica Polícromo descrito aquí. Por el
contrario, parecería que el fin de la tradición
Mochica, y el abandono de los talleres de línea



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 24

Figura 20. Especimenes típicos para la Fase Mochica Tardía C. (Dibujos Percy Fiestas).



25Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 21. Nuevas formas de inspiración Wari típicas para la Fase Mochica Tardía C. (Dibujos Percy Fiestas).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 26

Figura 22. Crisoles con caras modeladas hallados en tumbas Mochica Tardías C. (Dibujos Percy Fiestas).

fina implica también el fin de la tradición
polícroma local. Como se discute más adelan-
te, es posible que los mismos talleres que pro-
ducían la cerámica de línea fina hayan sido los
que produjeron la cerámica polícroma. Las se-
mejanzas estilísticas y el uso de los mismos
esquemas iconográficos entre la cerámica
Mochica Tardía de línea fina bícroma y los ar-
tefactos polícromos revelaría que fueron los
mismos artistas los que habrían ejecutado al-
gunas de estas piezas. La inexistencia de un
estilo de imitación o de un estilo propiamente
polícromo no quiere decir que la cerámica
foránea no haya tenido una importante influen-
c ia  en  los  es t i los  loca les  de l  Per iodo
Transicional. Durante este Periodo, por ejem-
plo, las botellas de asa estribo disminuyen en
frecuencia, y más bien proliferan las botellas
de pico y puente.

La desaparición del estilo cerámico y la
forma de tumbas que identif ica a la él i te
Mochica  no  s ign i f ica  que  e l  per iodo
Transicional carezca de liderazgo. Tumbas de
cámara múltiples donde aparecen algunos indi-
viduos con ricos ajuares funerarios han sido

ubicadas para este Periodo (Figura 24). La re-
compos ic ión  de  la  é l i t e  en  e l  per iodo
Transicional, sin embargo, no significa que se
haya podido controlar la proliferación de esti-
los cerámicos o la producción de estilos de imi-
tación.

El periodo Transicional acaba de manera
abrupta alrededor del 950 d. C. cuando el valle
de Jequetepeque es conquistado por el estado
Lambayeque. En este momento desaparece la
complejidad de los estilos cerámicos caracte-
rísticos del periodo Transicional, y aparece el
estilo Lambayeque Medio, representado por el
«huaco rey», tanto en su versión reducida como
oxidada, por platos de base anular y por ollas
con decoración en relieve en la parte superior
del cuerpo. Las tumbas conservan la forma de
pozo pero los individuos son enterrados prefe-
rentemente en posición flexionada y frecuente-
mente asociados con grandes concentraciones
de tiza. Lambayeque liquidó el liberalismo
es t i l í s t i co  que  carac te r izó  a l  per iodo
Transicional y devolvió la región al control cen-
tralizado de un estado expansivo.



27Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

recipientes, los colores empleados en la deco-
ración y los motivos iconográficos. En este aná-
lisis debemos contrastar los aspectos que se de-
rivan de la tradición local, Mochica, de los as-
pectos que devienen de las contribuciones de
tradiciones externas, Wari o relacionada y de-
rivada de esta.

Al combinar las dos líneas de influencia se
definen ocho combinaciones (Figura 25), en
cuyos extremos están: a) lo estrictamente
Mochica, representado por los ceramios de asa
estribo, decoración bícroma, y motivos clási-
cos de su iconografía (Donnan y McClelland
1999) y b) lo estrictamente Wari, representa-
dos por  botel las  de doble pico y puente,
policromía, y diseños geométricos (ver Casti-
llo y Donnan 1994b, Fig. 112). Además de las
piezas que son puramente Mochica o Wari, en-
contramos seis combinaciones, de las cuales
existen ejemplos para cinco:

1) ceramios que combinan la forma e icono-
grafía Mochica con la policromía foránea
(Donnan y McClelland 1999, Fig. 5.39);

2)  ceramios  que  combinan  la  forma y
policromía foránea con la iconografía
Mochica (Larco 1966a, Fig. 108 y 109,
Rowe 1942);

3) ceramios que combinan la forma Mochica
con la iconografía y la policromía foránea
(Colección Rodriguez Razetto),

4) ceramios con forma foránea pero iconogra-
fía y bicromía Mochica. El único ejemplo
de esta combinación es un ceramio de do-
ble pico y puente encontrado en la tumba
Mochica Tardía de bota M-U 314 donde se
representa al Aia-Paec sujetado por un ga-
llinazo y una iguana antropomorfizados, y

5) ceramios de forma Mochica, con diseños
foráneos ejecutados en esquema bícromo
(Shimada 1994, Fig. 9.3).
No conocemos ejemplos de la combinación

restante, es decir, piezas de forma foránea que
contenga  d iseños  foráneos  en  esquemas
bícromos. Es posible que los motivos foráneos
estén tan estrechamente atados a la policromía
y a la forma de la cerámica que no se represen-
ten de otra forma. Los motivos de la iconogra-
fía Mochica, por el contrario, son a todas luces
susceptibles de aparecer en esquemas bícromos
o polícromos.

EL CONTEXTO ESTILÍSTICO E
ICONOGRÁFICO DE LA

INTERACCIÓN MOCHICA-WARI

Los Nuevos Estilos

A nivel  iconográf ico y  es t i l í s t ico ,  la
interacción entre las tradiciones Mochica y Wari
produce durante el Horizonte Medio 1 y 2 una
serie de nuevos estilos en base a los cuales se
generan algunas de las tradiciones más impor-
tantes en los periodos subsiguientes. Para com-
prender la evolución de los estilos pictóricos
durante el periodo turbulento de fines de Moche
conviene analizar independientemente tres as-
pectos de su cerámica: las formas de los

Figura 23. Artefactos que presentan formas y estilos del
periodo Transicional que aparecen en la Fase Mochica

Tardía C. (Dibujos Percy Fiestas).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 28

MOTIVOS DE LOS NUEVOS
ESTILOS

Los motivos representados en los nuevos
estilos que combinan las tradiciones Mochica
y Wari tampoco son ilimitados. En la muestra
reunida a partir de artefactos provenientes de
San José de Moro podemos distinguir dos gran-
des grupos: a) las representaciones de motivos
típicamente Mochicas en esquemas polícromos;
y b) las representaciones de motivos Wari o
derivados, casi exclusivamente en esquemas
polícromos.

Motivos Mochicas. Un importante número
de representaciones de esquemas Mochicas apa-
rece en policromía, o en artefactos de formas
Wari o Derivadas durante el periodo que hemos
denominado más arriba Mochica Tardío B. En
general se trata de motivos simples, como
pallares (Figura 26, arriba izquierda), peces
(Figura 26, arriba derecha), árboles de ulluchus
con monos (Donnan y McClelland 1999, Fig.
5.32), diseños geométricos de cabezas de lifes
(Figura 26, abajo) y panoplias (Figura 27).
Menos frecuentes son las representaciones de
personajes, como los «voladores», guerreros
que combinan rasgos de seres humanos con ca-
bezas, alas y colas de patos (Figura 28, Donnan
y McClelland 1999, Figs. 5.36 y 5.37). Los

«voladores» están siempre ataviados como gue-
rreros y llevan en una mano porras, escudos y
lanzas que forman una panoplia.

Los casos complejos de representaciones
polícromas encontrados en la muestra son par-
ticularmente relevantes, ya que en ellos pode-
mos ver algunos aspectos de la tradición pictó-
rica de estos nuevos estilos. Los tres ejemplos
que aquí se discuten han sido publicados por
Donnan y McClelland (1999).

a) La representación polícroma, en un
ceramio de asa de estribo, de un guerrero ca-
marón  ataviado con un tocado en forma de luna
creciente, y que lleva en una mano una pano-
plia (Ibíd. Fig. 5.31). Esta pieza es muy seme-
jante a una versión bícroma (Ibíd. Fig. 5.28) en
la que la única diferencia es la forma del toca-
do, en este caso de felino. Aún cuando existen
diferencias entre una pieza y la otra, sería po-
sible que ambas hubieran sido hechas por el
mismo artista, o por artistas del mismo taller.
La panoplias son particularmente semejantes en
ambos caso, aun cuando los detalles de la cara
de los personajes son bastante diferentes. En
cualquier caso, una debió inspirarse en la otra.

b) La representación de un Aia Paec y una
Iguana antropomorfizada, ambos echados boca
abajo sobre una estructura de plataformas su-
perpuestas, ataviados con los típicos atuendos

Figura 24. Tumba de cámara del Periodo Transicional, M-U 615. (Foto Martín del Carpio).



29Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

 Mochica Wari o Derivado 

 
 
Formas 

 
Botellas de Asa Estribo 
Jarras  
Cantimploras con asitas 
 

 
Botellas de Doble Pico y Puente 
Vasos Lira, Keros  
Botellas en forma de Gota 

 
Colores 
 

 
Ocre sobre Crema 

 
Policromía 

 
 
Motivos 

 
Esquemas Narrativos 
Iconos Mochicas 
Panoplias 
Personajes Boca Abajo 
 

 
Motivos Geométricos 
Serpiente Chaquipampa 
Rombos 
Chebrones 

 Tabla 1. Combinatoria de formas, colores e iconografía mochica y wari en San José de Moro.

y tocados de estos personajes y manipulando
palillos y pallares (Ibíd. Fig. 5.34). Esta repre-
sentación claramente corresponde con un con-
junto de representaciones muy características
del estilo de línea fina Mochica Tardío de San
José de Moro. Compárese esta representación
con las representaciones en esquema bícromo
de las figuras 5.56, 6.143, 6.150 y 6.151 que
publican Donnan y McClelland (1999). Este
tipo de representaciones son las que Larco ha-
bía llamado de los Descifradores y que Donnan
y McClelland llaman de la Ceremonia de los
Frijoles y Palitos (Ibíd. Figs. 4.73 a 4.76) que
aparece en la cerámica Mochica IV del sur. En
las representaciones de San José de Moro se
representan solo al Aia Paec y a la iguana, mien-
tras que en los ejemplos Moche IV aparecen
felinos, venados y otros personajes tomando
parte de la ceremonia.

c) La representación de dos balsas de toto-
ra antropomorfizadas en las que cabalgan una
Sacerdotisa, que aparece con una mano pescan-
do con un largo cordel y sosteniendo un pesca-
do en la otra, y un guerrero ornitomorfo que
sostiene un remo y que está rodeado por porras
(Ibíd. Fig. 5.39). Nos hemos referido a esta re-
presentación como el Huaco Amano, puesto que
se trata de una pieza muy singular, quizá la pie-
za más importante de su tipo que se encuentra
en el Museo Amano de Lima. La representación
corresponde a un esquema muy popular en el
arte pictórico de línea fina desde Mochica IV,
y en su versión simplificada de la mujer en la

balsa de totora, es largamente el más común en
la iconografía de la cerámica Mochica Tardía
(Ibíd.3.44, 4.42, 4.72, 5.52, 5.65, 6148, 6.155
a 6.166).

MOTIVOS WARI

Sólo tres motivos de la Iconografía asocia-
da a Wari aparecen con frecuencia en artefac-
tos producidos en San José de Moro:  los
chebrones, la serpiente Chakipampa, y un mo-
tivo al que llamaremos el rombo de San José de
Moro. Estos motivos, generalmente polícromos,
se presentan tanto en piezas de formas Mochicas
como foráneas, aunque la mayoría de los casos
corresponden a la botellas de doble pico y puen-
te u otra forma exógena.

Los Chebrones son los motivos importados
más frecuentes, puesto que aparecen tanto en
artefactos producidos por artesanos Mochicas
que imitan a piezas Wari o derivadas, y en arte-
factos de forma y decoración Mochica Tardía.
Pareciera que los chebrones se incorporan al
repertorio local de motivos decorativos en la
Fase Mochica Tardía B, ya que es muy frecuente
encontrarlos decorando los labios de jarras pe-
queñas o en bandas en cerámica que, por lo de-
más, es canónicamente Mochica. A diferencia
de los  otros  motivos de or igen Wari ,  los
chebrones se presentan más frecuentemente en
decoración bícromo que en policromía, lo que
reforzaría nuestra idea de que se incorporan al
repertorio local (Figuras 19c, 20e y 21d)



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 30

Figura   25.- Cuadro de combinaciones de formas, colores e iconografías Mochicas y Wari presentes en la cerámica
Polícroma de San José de Moro. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



31Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 26. Cerámica Mochica Polícroma con diseños de pallares, peces y lifes. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 32

Figura 27. Cerámica Mochica Polícroma con diseños de panoplias. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



33Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 28. Cerámica Mochica Polícroma con diseños de «voladores». (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 34

Figura 29. Cerámica Mochica Wari con diseños de la Serpiente Chakipampa. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



35Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Figura 30. Cerámica Mochica Wari con diseños del Rombo de San José de Moro. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 36

Figura 31. Cerámica Mochica Wari con diseños del Rombo de San José de Moro. (Fotos Juan Pablo Murrugarra).



37Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

La Serpiente Chakipampa es un diseño cla-
ramente importado del repertorio Wari que apa-
recen con mucha frecuencia en artefactos pro-
ducidos en San José de Moro (Ochatoma y Ca-
brera 2001:192 y 193). Por lo general se trata
de una banda sinuosa que presenta dos protu-
berancias, que pueden incluir pequeños ojos, en
los extremos y que está decorada con volutas
que salen del cuerpo. En algunos ejemplos se
nota una tendencia a la simplificación del mo-
tivo por la cual las dos cabezas en los extremos
tienden a desaparece, las volutas se simplifi-
can o son omitidas hasta que el motivo se vuel-
ve sólo una banda en forma de «S». Es intere-
sante notar que por lo general estos diseños es-
tán enmarcados en líneas gruesas de color os-
curo que definen el contorno de la imagen y que
se aplican después de que se ha pintado las áreas
de color que definen las volutas y bandas. La
ejecución de estos diseños, en la mayoría de los
casos no es muy cuidadosa, y ciertamente no
tienen la técnica ni pericia que es evidente en
la decoración de línea fina Mochica Tardía (Fi-
gura 29)

El Rombo de San José de Moro es el moti-
vo más complejo el repertorio Wari incorpora-
do a la iconografía de San José de Moro en la
Fase Mochica Tardía B (Figura 30 y 31). Se tra-
ta de un motivo generalmente compuesto de dos
partes: el cuerpo romboidal, y las cabezas cir-
culares que aparecen en los extremos, a los que
se agregan volutas y bandas sinuosas en los
márgenes. El cuerpo romboidal de la figura apa-
rece, en los caso más complejos, dividido en
dos por una línea o un chebrón. En cada una de
las dos mitades aparecen representaciones muy
simplificadas de pallares, en el estilo caracte-
rístico de la iconografía Mochica Tardía. En los
casos más simples  el rombo no se divide, sino
que se decora con rombos concéntricos y con
círculos y se omite las cabezas en los extremos.
Las cabezas son motivos circulares, que a su
vez incluyen dos círculos que representan los
ojos, y una banda curva que representa la boca.
Las cabezas se van simplificando a sólo un cír-
culo con otro dentro de él, o desaparecen del
todo.  El origen de este diseño se puede ras-
trear a la iconografía Chakipampa, donde se le
ha interpretado como una representación
estilizada de un cangrejo (Ochatoma y Cabrera
2001:185). Al igual que en el caso anterior, se
ejecuta el diseño aplicando primero las áreas

de color y luego delineándolas con líneas de
color oscuro. Dado que la tendencia es a que
estos motivos, sobre todo los más complejos que
incluyen a los pallares, aparezcan en finas bo-
tellas de doble pico y puente, el motivo por lo
general se ejecuta con más cuidado que las ser-
pientes Chakipampa. Finalmente queremos re-
saltar dos caso muy singulares y casi idénticos
en su decoración, en los que se representan di-
seños aparentemente florales en decoración
bícroma sobre piezas de forma Mochica (Figu-
ra 31, abajo derecha y Shimada 1994, Figura
9.3). Las piezas son una jarra y una rara botella
cilíndrica y los diseños están representados en
paneles ubicados en la parte superior del cuer-
po con colores opuestos; uno en crema sobre
ocre, el siguiente en ocre sobre crema. Estos
diseños parecen ser versiones simplificadas del
rombo de San José de Moro, donde se enfatizan
las volutas que rodean a la figura central, crean-
do la impresión de un diseño floral. Lo singu-
lar de estos dos caso es que los motivos no son
de tradición Mochica, empero se los represen-
tó en bicromía, lo que constituye los únicos
ejemplos en los que motivos complejos de po-
sible origen Wari aparecen en este tipo de de-
coración.

Además de los chebrones, las serpientes y
los rombos, hemos hallado en las tumbas de San
José de Moro algunas piezas muy singulares que
reflejan un vínculo sostenido con la tradición
artística Wari. En la Tumba M-U602 encontra-
mos una botella de doble pico puente con una
decoración polícroma de una figura que tiene
una cabeza central y volutas proyectadas hacia
los lados (Figura 32, arriba). Podría tratarse de
otra versión de los elementos de cabeza de los
rombos de San José de Moro. Sin embargo la
forma de la pieza, y particularmente el hecho
de que tiene dos pajaritos modelados en el cuer-
po, la acerca mucho a formas de cerámica de la
costa central, de estilos Nievería, o de piezas
que han aparecido en Cerro del Oro. El segun-
do ejemplo singular es una botella de doble pico
y puente en forma de cabeza humana hallada
en la tumba M-U620 (Figura 32, medio). Cabe
recordar que las representaciones de cabezas,
los  llamados huacos retratos, no son típicos de
la cerámica Mochica Norte, sino más bien de la
cerámica Mochica III y IV del sur. Esta pieza,
sin embargo, podría considerarse un ejemplo de
Huaco retrato para la tradición norteña. La



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 38

pieza esta decorada con colores del repertorio
«foráneo» para San José de Moro. Finalmente,
el tercer ejemplo que queremos traer a colación
es una jarra de cuerpo redondeado, base plana
y cuello recto evertido, forma muy común en
el repertorio Mochica Tardío A y B (Figura 32,
abajo). Esta jarra fue confeccionada íntegra-
mente en Kaolín y decorada con un chebrón en
el labio y diseños de origen Wari en el cuerpo,
particularmente «pulpos» dentro de un circulo
y un motivo compuesto por dos cabezas trian-
gulares, brazos y piernas proyectados y círcu-
los en el cuerpo y en las cabezas, a manera de
ojos. El primer diseño es típicamente Wari
(Ocahtoma y Cabrera 2001:179), y el segundo
podría ser también una derivación del diseño
del life, muy común en la iconografía Mochica.
Dado que su forma es claramente Mochica, pero
su pasta y su decoración es foránea, parecería
que se trata de un caso de cerámica foránea
imitando una forma Mochica pero decorándola
con diseños Wari. La textura de la cerámica, por

efecto del kaolín, es semejante a la que se en-
cuentra en la cerámica de la sierra norte.

Un aspecto que resulta sorprendente al ana-
lizar detenidamente los motivos que aparecen
en la cerámica polícroma de San José de Moro
es que los motivos, en su mayoría Chakipampa,
provengan de sólo una de las variantes estilís-
tica Wari. Si bien existen algunos ejemplos en
los que los artesanos han tratado de imitar pie-
zas foráneas, como el caso de la tumba M-U602
que se mencionó más arriba, los motivos que
se vuelven particularmente populares, la ser-
piente y el rombo, son de tradición Wari y de
origen serrano. Piezas o fragmentos originales
de este estilo de cerámica, por otro lado, no ha
aparecido aún en San José de Moro. Sin embar-
go, resulta evidente que los artesanos Mochica
tuvieron que tener acceso a el para poder co-
piarlo. La producción de artefactos con este tipo
de decoración parece haber estado restringida
a las fases Mochica Tardío B y C, desaparecien-
do en le Periodo Transicional.

Figura 32. Tres ejemplos de cerámica Mochica Wari. (Dibujos Percy Fiestas).



39Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

desaparece o simplemente deja de distinguirse,
es decir, se amalgama con los segmentos socia-
les inferiores. Esta hipótesis reforzaría la idea
que el final Mochica es eminentemente un pro-
ceso de crisis interna y de reconstitución del
poder social (Bawden 1996; Castillo y Donnan
1994a, DeMarrais et. al. 1996).

Para entender el impacto de Wari y sus de-
rivados sobre la sociedad Mochica es útil ana-
lizar lo que sucedía al interior de ambas socie-
dades. Desde la perspectiva Mochica, al pare-
cer, al inicio del Horizonte Medio se empieza a
importar cerámica de estilo Wari o de los esti-
los de algunas de las sociedades derivadas o
asociadas a esta, como Nievería, Pachacamac y
Atarco. Para esta época Wari era concebida
como una exitosa sociedad en proceso de ex-
pansión, portadora de una refinada iconografía
que, a su vez, simbolizaba su ideología y reli-
gión (Menzel 1964,1977; Schreiber 1992). La
élite Mochica habría considerado ventajoso para
su manejo político contar con elementos de esta
nueva ideología e iconografía, y quizá mostrar
algún grado de comunicación con la élite Wari.
Al importarse los primeros ejemplares de esta
cerámica, se produce un fenómeno que nunca
antes habíamos visto: se abren las barreras que
impedían el acceso a los elementos de una cul-
tura foránea. Los Mochicas, hasta esta época,
habían sido impermeables a toda influencia
foránea, por lo que es muy raro encontrar arte-
factos importados antes de esta época. La aper-
tura, sin embargo, se da en un marco de acceso
diferencial en el que sólo la parte más alta de
la élite tiene acceso a los nuevos objetos im-
portados. Es por esta razón que ellos sólo se
encuentran en las tumbas más complejas.

Una presencia Wari tan diversificada y
compleja en la costa norte sólo se ha reportado
en San José de Moro (Castillo y Donnan 1994a
y 1994b). Hasta la fecha las evidencias dispo-
nibles permiten afirmar que ésta se da dentro
de una matriz Mochica. Es decir, que son ellos
quienes importan e incluyen en sus tumbas la
cerámica foránea. No hay ninguna evidencia
que permita afirmar que la aceptación de la ce-
rámica importada se hizo bajo cualquier forma
de coacción. Ahora bien, la presencia de arte-
factos Wari juzgada sin tener conocimiento de
los contexto originales y sin saber que son muy
escasos, ha llevado a pensar que la costa norte
estuvo bajo el dominio imperial de esta

EL FIN DE LA SOCIEDAD
MOCHICA EN JEQUETEPEQUE

El cambio más importante, que definitiva
y permanentemente marca el  f inal  de los
Mochica en Jequetepeque es la desaparición del
estilo de línea fina, tanto en su forma bícroma
como en su variante polícroma. Durante el si-
guiente periodo se han registrado algunos re-
manentes y arcaísmos, e incluso piezas Mochica
Tardío reutilizadas, pero en general cesa la pro-
ducción de este tipo de ceramios, y se pierde,
por lo tanto, la tecnología involucrada en su
manufactura.

Otro cambio importante que podemos dis-
tinguir como marcador del colapso de la socie-
dad Mochica en Jequetepeque es la variación
en la forma de la tumba. Durante el periodo
Mochica Tardío la forma más común era la tum-
ba de bota, que continúa en uso a medida que
la influencia de los estilos cerámicos foráneos
se hace más notoria. Sin embargo, cae en desu-
so a la vez que desaparece también la cerámica
de línea fina. Las botas son reemplazadas por
tumbas de pozo en el periodo Transicional aún
cuando se mantiene la orientación, con los pies
al norte y la cabeza al sur, y la posición exten-
dida dorsal. La desaparición de las tumbas de
bota al fin de Moche marca el final de una tra-
dición que existió desde el periodo Mochica
Medio, y quizá antes y que estaba asociado a
los segmentos medios y altos de la sociedad
Mochica. Su reemplazo por las tumbas de pozo
en el periodo Transicional significa que se im-
pone la forma que era popular más bien entre
los segmentos bajos de la sociedad Mochica.
Antes de extinguirse, sin embargo, las tumbas
de bota Mochica Tardías comienzan a mostrar
ciertas variaciones sobre la norma, particular-
mente en lo que se refiere a su orientación.

Estos dos últimos factores son importantes
de considerar a fin de entender qué pasó al fi-
nal de la sociedad Mochica. Tanto las tumbas
de bota como la cerámica de línea fina parecen
haber estado restringidas a la élite Mochica.
Sólo los miembros de la élite se enterraban en
este tipo de tumbas, y solo ellos consumían este
tipo de cerámica. El final de Mochica, por lo
tanto, estaría definido por la desaparición de
formas que habrían marcado las diferencias de
clase. Es posible que el declinar en realidad
haya sido sólo el colapso de la élite, que



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 40

sociedad (Menzel 1977, Schreiber 1992). Arte-
factos de estilo Mochica Tardío han sido repor-
tados en sitios desde Piura (Larco 1966a) hasta
Lima (Stumer 1958), sin que por ello nadie haya
planteado que la sociedad Mochica haya con-
quistado el territorio comprendido entre estos
dos extremos.

¿Por qué se pudo concebir como beneficio-
so el importar artefacto de una cultura foránea,
y por qué precisamente Wari? La respuesta a
estas preguntas nos obliga a hacer un detallado
recuento de lo que presumimos sucedió en los
últimos años de la historia de los Mochicas en
Jequetepeque. Los Mochicas habría desarrolla-
do, a lo largo de su historia, formas de control
social fuertemente basadas en contenidos ideo-
lógicos, y en el manejo de sus manifestaciones
(DeMarais, Castillo y Earle 1996). Este énfasis
tendía a minimizar la disensión y aumentar el
consenso, lo que repercutía directamente sobre
la productividad, la solidaridad social y la le-
gitimidad de los gobernantes. La élite Mochica
habría llevado esta estrategia hasta sus limites,
colocándose en la posición de ser concebidos
como d ioses  v ivos ,  o  sus  encarnac iones
(Donnan y Castillo 1994). Recordemos que en
esta época los seres humanos desaparecen casi
por completo del registro iconográfico, por lo
que las escenas se centran en las acciones de
los dioses. Es decir, que la élite no habría re-
querido de mediación en su interacción con los
dioses, sino que, los gobernantes habrían asu-
mido directamente este papel. Esta estrategia
es muy conveniente mientras todo marcha bien,
pero ante una crisis no deja espacio para culpar
a un intermediario. Las graves fluctuaciones
climáticas que caracterizan a la parte temprana
del periodo Mochica Tardío (Shimada et. al.
1991) habrían debilitado a la élite puesto que,
aún cuando reclamando para si el papel de los
dioses vivos, no puede impedir la destrucción.

Debilitados, los gobernantes buscan repro-
ducir las fuentes de poder que antes emplearon
combinando el manejo político con la legitimi-
dad ideológica, pero esta vez tratan de reforzar
la estrategia introduciendo elementos de otro
sistema ideológico de gran prestigio. De este
modo, se establecen los primeros contactos con
los Wari, y quizá no directamente sino a través
de sociedades intermediarias, apareciendo así
en Jequetepeque la primera cerámica importa-
da de estilo Nievería, y en el cementerio de

Nievería, en el valle del Rímac, la primera ce-
rámica Mochica (Stumer 1958).

La ruta de acceso y comunicación con las
sociedades del Horizonte Medio de la costa cen-
tral no parece pasar por la costa, sino que ha-
bría conectado el valle de Jequetepeque con la
sierra aledaña, donde la presencia Wari era más
fuerte (Topic 1991). Esto lo podemos inferir de
la ausencia de sitios intermedios con el tipo de
asociaciones de San José de Moro, en el terri-
torio Mochica Sur. La aparición de cerámica
importada de estilo Wari coincide con la apari-
ción de los primeros ejemplos de cerámica de
estilo Cajamarca, en la que predomina el uso
de una arcilla de color blanco con la que se pro-
ducen cuencos y platos con engobe crema y
decoraciones muy simples de líneas sinuosas y
puntos de color ocre. El estilo de cerámica
Cajamarca correspondería con la fase que pre-
cede la aparición de los estilos cursivos y la
decoración tricolor mejor conocidos.

La élite Mochica, y sólo su segmento su-
perior, habría monopolizado ese tipo de mate-
riales, alterando así una de las normas básicas
de su sistema social: la redistribución de los
bienes suntuarios entre los segmentos medios e
inferiores de su misma clase. Más grave aún, la
élite gobernante por primera vez en su historia
habría estado impedida de cumplir con su obli-
gación de redistribuir este tipo de bienes, pues
los artefactos que marcan la relación con la
prestigiosa sociedad Wari no son producidos por
ellos. Bawden ve en este tipo de menoscabos
de los modelos de reciprocidad tradicionales
una de las causas más importantes de la crisis
interna de la sociedad Mochica (Bawden 1996)

Ante la imposibilidad de satisfacer las obli-
gaciones con sus subordinados, y presionados
por una fuerte demanda, se hace necesario fa-
bricar localmente piezas que imiten las formas,
los motivos iconográficos y la policromía de
artefactos que antes sólo se importaban. Para
satisfacer esta necesidad se desarrolla el estilo
polícromo de línea fina. Por lo tanto, poco des-
pués que se importaran las primeras piezas
Wari, los Mochicas desarrollan nuevos tipos de
artefactos de imitación que les permite mante-
ner la red de reciprocidad con los otros segmen-
tos de su propia clase. Hay que advertir que las
piezas polícromas, al igual que lo que ocurrió
antes con el estilo de línea fina o la cerámica
de asa estribo en el periodo Mochica Medio,



41Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

aparecen en cantidades muy limitadas por tum-
ba.

Ahora bien, si la importación de artefactos
Wari y su inclusión en contextos de la alta élite
reflejaba una aceptación de ciertos contenido
ideológicos patrocinados por Wari, una afilia-
ción con esta sociedad y el inicio de una aper-
tura cultural e ideológica; la extensión de esos
productos a los segmentos inferiores de la élite,
bajo la forma de artefactos de imitación, impli-
ca que los contenidos ideológicos y las influen-
cias de Wari sobre la sociedad Mochica Tardía
se generalizen.

Las implicancias ideológicas de estos he-
chos son muy complejas y aparentemente de
efectos insospechados en su momento. Las nue-
vas ideas, y la aparición de los estilos cerámicos
polícromos coincide en el registro arqueológi-
co con la apertura estilística Mochica Tardía.
Aparecen formas nuevas, estilos de decoración
nunca antes vistos y una gran cantidad de cerá-
mica reducida. En cualquier caso, el proceso de
deterioro de la tradición Mochica que se gene-
ra no es abrupto, sino lento pero constante.

Ahora bien, no debe sorprendernos que se
haya generado un estilo polícromo a raíz del
contacto con Wari. La evidencia arqueológica
nos muestra que es muy común que después de
la interacción con Wari, y como efecto de ésta,
las  sociedades locales desarrol len est i los
híbridos. Esto pasó antes en Ica, en la costa sur,
con el desarrollo del estilo Atarco que combina
una base Nazca con un influjo Wari. También
había sucedido en la costa central, donde el es-
tilo Lima da paso a los estilos Nievería y
Pachacamac de clara influencia Wari. Lamen-
tablemente, la relación entre Wari y sus socie-
dades derivadas o asociadas no esta clara, así
como tampoco se entiende bien la estrategia de
expansión, influencia y control territorial Wari.

En vista de este proceso de transformacio-
nes resulta crítico definir en qué momento cesa
la cultura Mochica y por qué. Ninguna de estas
preguntas es de fácil respuesta. Hemos indica-
do más arriba que dos índices nos permiten de-
finir el final de Mochica, la desaparición de la
cerámica de línea fina, y de las tumbas de bota.
Sin embargo, cabría señalar que a nivel de los
estilos cerámicos muy poco más desaparece. Se
continúa produciendo formas y estilos que ca-
racterizaron a la cerámica de tipo intermedio
durante el periodo Mochica Tardío, se continúa

incluyendo muy poca cerámica polícroma en las
tumbas, y mientras que la cantidad de artefac-
tos importados es muy pequeña, su variedad es
muy grande. Aparecen en esta época ceramios
de estilo Viñaque, Pachacamac y Casma.

Parecería que al final del proceso, lo único
que desaparece es aquello que más directamen-
te asociamos con la élite. Desaparecen las tum-
bas de los tipos que ellos utilizaban y se gene-
ralizan las formas más simples de tumbas de
pozo. Desaparece la iconografía de línea fina,
y los ceramios que les servían de soporte. Al
desaparecer este tipo de cerámica también se
extingue la iconografía religiosa compleja, que
nunca reaparecerá en el arte cerámico de la cos-
ta norte. Esto implica que la élite, principal
sujeto de las representaciones  desaparece del
espacio iconográfico. La reemplazan los moti-
vos geométricos, las pequeñas caras retrato, los
animales simplificados, todos motivos que pue-
b lan  la  iconograf ía  y  e l  a r te  Chimú y
Lambayeque. Podemos inferir a partir de estas
transformaciones que hubo un cambio de auto-
ridad predominante, que la élite perdió el con-
trol y fue desterrada, por lo menos del espacio
iconográfico. Cabría señalar que este proceso,
un deterioro interno, pudo haber tenido un ele-
mento de violencia, puesto que en esta época
se multiplican los espacios defensivos, ciuda-
des amuralladas, plazas fuertes en las cimas de
los cerros, y otras indicaciones que la inestabi-
lidad pudo llegar a niveles de violencia que
necesito que se tomaran medidas (Dillahey
2001). ¿Dónde estaban las fuerzas del estado
para evitar estas amenazas? Todo parece indi-
car que el principal afectado en esta crisis fue
precisamente el estado y sus dirigentes, que mal
podían haber impedido que se generalizara la
violencia cuando ellos mismo no eran capaces
de defenderse. Sin embargo, también hay evi-
dencia para suponer que este deterioro no fue
abrupto, sino que se produjo durante un largo
periodo de tiempo, quizá una generación com-
pleta, y culmino con el debilitamiento de la
élite, más que con su derrota.

CONCLUSIONES

En este artículo hemos tratado de demos-
trar que el periodo final de la cultura Mochica
en Jequetepeque coincide con la aparición de
las primeras evidencias de la presencia de Wari



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 42

y sus derivados. Para este fin hemos estudia-
do tanto la evolución de los estilos cerámicos,
como los contextos arqueológicos de tumbas
y espacios ceremoniales donde aparece esta
evidencia. La concurrencia de ambos fenóme-
nos claramente no es casual, ni está despro-
vista de significado. Como se ha discutido aquí
la presencia de las influencias foráneas coin-
cide prácticamente con el inicio de lo que he-
mos denominado el Periodo Mochica Tardío,
y su evolución sigue de cerca las tres fases que
se han planteado para el periodo. Como este
está definido por la aparición de una serie de
nuevas formas de cerámica, particularmente
del estilo de Línea Fina, podríamos concluir
que ambos fenómenos responden a causas se-
mejantes. Es decir que la expansión de los es-
tilos y la iconografía desde la zona de Trujillo
hacia Jequetepeque y Lambayeque se da a la
misma vez y, seguramente, por razones muy
semejantes a las que permitieron la irrupción
de cerámica polícroma de la costa y sierra cen-
tral.

La desaparición de los estilos de línea fina
y Mochica Polícromo, al final del periodo
Mochica Tardío, también coincide. Durante el
Transicional no tenemos ejemplos de cerámi-
ca polícroma localmente producida en imita-
ción de estilos foráneos, ni de cerámica deco-
rada con iconografía de línea fina. Dado que
el origen y el fin de ambas tradiciones coinci-
de, creemos que es valedero suponer que ellas
fueron generadas por las misma causas y que
quizá responden a condiciones de producción
semejantes, y que su fin también estaría rela-
cionado con las mismas condiciones. Se ha
postulado en la sección precedente que ambos
estilos fueron producidos por y para la élite
Mochica y por lo tanto su suerte es la misma
que la de este segmento privilegiado de la so-
ciedad. El inicio del periodo Mochica Tardío,
representado por la aparición de los estilos de
élite que lo caracterizan sería, en términos de
la sociedad, el encumbramiento de los segmen-
tos sociales que usaron estos estilos como los
signos de su poder y alrededor de los cuales
construyeron y afianzaron su control de la so-
ciedad. El declinar de los estilos, hasta su to-
tal desaparición, significaría asimismo el de-
bilitamiento y extinción de las misma élites.
Lo que queda por resolver es el papel que Wari
jugó en este breve periodo de

encumbramiento de una élite refinada, capaz de
producir los artefactos que la caracterizan.

Esta última incógnita no puede ser resuel-
ta, más allá de lo propuesto arriba, sin conocer
las condiciones de la sociedad Wari y de las
sociedades relacionadas a ella, particularmen-
te en la costa norte. No sabemos qué estaba
pasando en la sierra de Cajamarca en este pe-
ríodo, ni si hubo una presencia Wari considera-
ble. No seria nada raro que en Cajamarca en-
contráramos una situación análoga, sin control
geopolítico Wari pero con centros de influen-
cia especializados en los servicios ceremonia-
les para toda una región sostenidos por élites
especializadas en la ejecución de los rituales.
La cerámica de estilo Cajamarca, asimismo, está
presente en Wari (Topic 1991:237) y al igual
que en San José de Moro, en Wari durante el
HM 2 se produce una sustitución de los arte-
factos Cajamarca de Cajamarca por variantes
de  producción local, particularmente de platos
de base anular o trípode.

Lo que nos queda claro, asimismo, es que
la presencia Wari no fue determinante, sino solo
coadyuvante para el desarrollo de las estrate-
gias de poder en la sociedad Mochica Tardía.
En los contextos funerarios donde podemos es-
tudiarlos, los elementos Wari no son los princi-
pales elementos componentes del ajuar, y por
lo tanto no parecería que su inclusión fuese
obligatoria. En los contextos ceremoniales, por
ejemplo en la preparación y consumo de la chi-
cha ritual los artefactos que denotan la presen-
cia o influencia de Wari no existen. Su papel,
cualquiera que haya sido, se restringe a la
interacción entre las élites y al consumo espe-
cializados de productos rituales.

Esta peculiar distribución de la evidencia
explicaría por que Wari no tuvo que desarrollar
en la costa norte un control geopolítico del te-
rritorio, como sucedió en otras regiones del
país, sino que vasto con ejercer una influencia,
a nivel ideológico, en segmentos escogidos, en
las clases dirigentes. Concordantemente, Tere-
sa Topic afirma que «el interés de Wari en el
norte fue comercial, y seguramente, de base
ideológica, y la fuerza militar jugo un papel
menor en las interacciones. [...] En el norte, la
influencia Wari parece nunca haber resultado
en un dominio político, sino que pudieron con-
ferir un prestigio adicional a las élites locales».
(Topic 1991: 244). Esto no quiere decir que no



43Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

hayan habido cambios importantes en la ocu-
pación del valle de Jequetepeque durante el
periodo Mochica Tardío. Los sitios más impor-
tantes pasan de la desembocadura del río, el área
de Pacatnamú, a la parte interior del mismo, al
área de Chamán. San José de Moro se convier-
te en el centro ceremonial y cementerio más
impor tan te  de l  Val le .  Pro l i fe ran  los
asentamientos amurallados en los altos de los
cerros, el más importante de los cuales es Ce-
rro Chepén. Estos asentamientos parecen con-
vertirse en pequeñas comunidades autónomas
y capaces de ejercer su autodefensa. Ahora bien,
este fenómeno de fragmentación política pare-
ce haber sido el resultado de procesos internos
puesto que anteceden a la llegada de las influen-
cias foráneas.

Si bien hemos encontrado evidencia de di-
versos estilos derivados de Wari en San José de
Moro, son los motivos más claramente relacio-
nados con Wari mismo (Chakipampa) los que
se imponen en San José de Moro. Tanto las Ser-
pientes Chakipampa como los Rombos de San
José de Moro se habrían derivado de modelos
provenientes directamente del centro y relati-
vamente temprano en su secuencia. Estos mo-
tivos son los que pueblen la cerámica Mochica
Polícromo y son los que son mayor frecuencia
se reproducen en copias locales. El fin del Pe-
riodo Mochica Tardío es también el fin de es-
tos motivos, lo que podría explicarse mejor si
fueron los mismos talleres los que produjeron
la  cerámica  de  l ínea  f ina  y  la  cerámica
polícroma. Esto no está claro puesto que la pe-
ricia con la que se ejecutaron los ceramios de
línea fina es muy superior a la  que se empleo
en decorar la cerámica polícroma. El ancho de
las líneas, el uso del color, el pulido de las su-
perficies, son infinitamente mayores en la ce-
rámica Mochica y más bien exhiben un manejo
poco ref inado en e l  caso  de  la  cerámica
polícroma. Sin embargo algunos casos, como
los ya citados en que encontramos el mismo
motivo en versión polícromo y bícroma, podrían
hacernos pensar que estos dos estilos estuvie-
ron conectados de alguna forma.

Finalmente, queremos resaltar una vez más
el valor del contexto arqueológico. Si bien no
ha habido espacio suficiente en este artículo
para discutir una a una las tumbas de donde pro-
vienen los artefactos presentados, la diferencia
sustantiva en nuestra observación del

fenómeno reside en haber tenido la posibilidad
de documentar la interacción entre la sociedad
Mochica y otras sociedades del Horizonte Me-
dio en contexto. Sólo así es posible salir de la
dicotomía ausencia/presencia  para poder eva-
luar aspectos más importante como son el posi-
cionamiento que se le otorga a algún objeto en
particular, la representatividad de los estilos,
la escasez o frecuencia relativa, etc. En el caso
de la presencia Wari en Jequetepeque esta es
toda la diferencia. Es indudable que Wari tuvo
una marcada presencia en San José de Moro,
pero es igualmente cierto que esta estuvo me-
diada por las intenciones e intereses de la élite
Mochica. El destino de ambos, Wari y Moche
estuvo íntimamente ligado, y así como empe-
zaron juntos también sucumbieron a la misma
vez. Ambos pervivieron, sin embargo, en sus
descendientes, puesto que de su fusión se ge-
neran las grandes sociedades de la costa norte
en el siguiente capítulo de su historia

BIBLIOGRAFÍA

Bawden, Garth, 1977. Galindo and the Nature
of the Middle Horizon in the Northern
Coas­ ta l  Peru .  Tes i s  de  doc torado .
Department of Anthropology, Harvard
University. Cambridge.

Bawden, Garth, 1982. Galindo: A study in cul-
tural transition during the Middle Horizon.
En: Chan Chan: Andean Desert City, M.
E. Moseley y K. Day, editores, págs. 285
320. The University of New Mexico Press,
Albuquerque.
1996 The  Moche.  Blackwel l  Press ,
Cambridge.

Castillo Butters, Luis Jaime, 1996b. La Tumba
de la Sacerdotisa de San José de Moro.
Catálogo para la exposición del mismo
nombre. Centro Cultural de la Pontificia
Universidad Católica del Perú, Lima.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2000. Los Ritua-
les Mochicas de la Muerte. En: Dioses del
Perú Prehispánico, editado por Krzysztof
Makowski, 142-181. Colección Arte y Te-
soros del Perú, Banco de Crédito del Perú,
Lima.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2001. The Last of
the  Mochicas ,  a  View f rom the
Jequetepeque Valley. En, Moche: Art and
Political Representation in Ancient Peru.



Castillo, La presencia Wari en San José de Moro 44

Joanne Pillsbury, editora. National Gallery
of Art, Center for the Advanced Study of
the Visual Arts, Febrero 5 y 6 de 1999, Was-
hington.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2003. Los Últimos
Mochicas en Jequetepeque. En, Moche Pro­
puestas y Perspectivas II, S. Uceda y E.
Mujica, editores. En Prensa.

Castillo, Luis Jaime y Christopher B. Donnan,
1994a. Los  Mochicas  de l  Nor te  y  los
Mochicas del Sur, una perspectiva desde el
valle del Jequetepeque. En Vicús, editado
por Krzysztof Makowski, 142-181. Colec-
ción Arte y Tesoros del Perú, Banco de Cré-
dito del Perú, Lima.

Castillo, Luis Jaime y Christopher B. Donnan,
1994b. La ocupación Moche de San José
de Moro, Jequetepeque. En Moche Pro­
puestas y Perspectivas ,  S. Uceda y E.
Mujica, editores, págs. 93-146, Lima.

DeMarais, Elizabeth, Luis Jaime Castillo y
Timothy  Ear le ,  1996 .  Ideology,
Material izat ion and Power Strategies.
Current  Anthropology ,  37 (1) :15-31.
Wenner-Gren  Foundat ion  for
Anthropological Research.

Dillahey, Tom, 2001. Town and County in Late
Moche Times: A View from Two Northern
Valleys.  En, Moche: Art and Political
Representation in Ancient Peru. Joanne
Pillsbury, editora. National Gallery of Art,
Center for the Advanced Study of the Vi-
sual Arts, Febrero 5 y 6 de 1999, Washing-
ton.

Disselhoff, Hans Dietrich, 1958a. Cajamarca–
Keramik von der Pampa von San José de
Moro (Prov. Pacasmayo). Baessler–Archiv
n.s. 6: 181 193, Berlín.

Disselhoff, Hans Dietrich, 1958b. Tumbas de
San José de Moro (Provincia de Pacasmayo,
Perú) .  Proceedings  of  the  32nd
International Congress of Americanists
(Copenhagen ,  1956) ,  págs .  364  367 ,
Copenhagen.

Donnan,  Chr i s topher  B. ,  1973,  Moche
Occupation of the Santa Valley, Peru .
University of California Publications in
Anthropology, 8. University of California
Press, Berkeley & Los Angeles.

Donnan, Christopher B. y Luis Jaime Castillo,
1994.  Excavac iones  de  Tumbas  de
Sacerdotisas Moche en San José de Moro,

Jequetepeque. En Moche Propuestas y
Perspectivas, S. Uceda y E. Mujica, edito-
res, págs. 415-425, Lima.

Donnan, Christopher y Donna McClelland,
1999,  Moche Finel ine  Paint ing ,  I ts
Evolution and Its Artists. Fowler Museum
of  Cul tura l  His tory,  Univers i ty  of
California, Los Angeles.

Hecker, Wolfgang y Gisela Hecker, 1990. Rui-
nas, caminos y sistemas de irrigación
prehispánicos  en  la  provinc ia  de
Pacasmayo, Perú. Serie Patrimonio Ar-
queológico Zona Norte, 3. Trujillo, Insti-
tuto Departamental de Cultura – La Liber-
tad.

Larco Hoyle, Rafael, 1948. Cronología Arqueo­
lógica del Norte del Perú. Biblioteca del
Museo  de  Arqueología  Rafae l  Larco
Herrera, Hacienda Chiclín. Sociedad Geo-
gráfica Americana, Buenos Aires.

Larco Hoyle, Rafael, 1966a. Vicús 2. La Cerá­
mica de Vicús y sus Nexos con las demás
Culturas. Santiago Valverde S.A., Lima.

Larco  Hoyle ,  Rafae l ,  1966b.  Perú.
Archaeologia Mundi. Editorial Juventud,
Bacelona.

Menzel, Dorothy, 1964. Style and Time in the
Middle Horizon. Ñawpa Pacha 2: 1 105,
Institute of Andean Studies, Berkeley.

Menzel, Dorothy, 1968. La Cultura Huari. Las
Grandes Civilizaciones del Antiguo Peru,
Tomo IV.  Compañía  de  Seguros  y
Reaseguros Peruano-Suiza, SA. Lima.

Menzel, Dorothy, 1977. The Archaeology of
Ancient Peru and the Work of Max Uhle.
R. H. Lowie Museum of Anthropology,
University of California, Berkeley.

Ochatome Paravicino, José y Martha Cabrera
Romero, 2001. Poblados Rurales Huari,
una vision desde Aqo Wayco.Lima.

Rowe, John Howland, 1942a. A New Pottery
Style from the Department of Piura, Peru.
Notes on Middle American Archaeology
and Ethnology 1 (8): 30 34, Division of
Historical Research, Carnegie Institution of
Washington, AMS Press, New York.

Schreiber, Katherina J., 1992. Wari Imperialism
in Middle  Horizon Peru .  Museum of
Anthropology, Anthropology Papers, 42,
University of Michigan, Ann Arbor.



45Castillo, La presencia Wari en San José de Moro

Shimada, Izumi, 1994. Pampa Grande and the
Mochica Culture .  University of Texas
Press, Austin.

Shimada, Izumi,  C. B. Schaaf, Lonnie G.
Thompson, y E. Moseley-Thompson, 1991.
Cultural Impacts of Severe Droughts in the
Prehistoric Andes: Application of a 1,500-
year Ice Core Precipitation Record. World
Archaeology 22: 247-270.

Stumer, Louis M., 1958. Contactos Foráneos en
la Arquitectura de la Costa Central. Revis­
ta del Museo Nacional 27: 11 30, Lima.

Topic, Teresa L., 1991. The Middle Horizon in
Northern Peru. En Huari Administrative
Struc ture:  Prehis tor ic  Monumental
Architecure and State Government, edita-
do por W. H. Isbell y G. F. McEwan, pp.
233-246, Dumbarton Oaks, Washington D.
C.

Ubbelohde-Doering, Heinrich, 1967. On the
Royal Highways of the Incas. Thames and
Hudson, Londres.

Ubbelohde-Doer ing ,  Heinr ich ,  1983.
Vorspanische Gräber von Pacatnamú,
Nordperu. Materialien zur Allgemeinen
und Vergle ichenden Archäologie ,  26 ,
Kommmiss ion  für  Al lgemeine  und
Vergleichende Archäologie des Deutschen
Archäologischen Instituts, Bonn.

Uhle, Max, 1915. Las ruinas de Moche Boletín
de la Sociedad Geográfica de Lima 30 (3–
4): 57 71. Lima.


