Los Rituales Mochicas de la Muerte

Luis Jaime Castillo Butters

Q80

Pontificia Universidad Programa Arqueologico
Catoélica del Peru San José de Moro



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 2

Los Rituales Mochicas de la Muerte

Luis Jaime Castillo Butters

Qué duda cabe que la muerte, sea esta de
un familiar cercano, de un lider carisméatico o
de una figura nacional, tiene un enorme impac-
to en la sociedad, causando pesar e incertidum-
bre. Aun cuando nuestras creencias
escatoldgicas nos aseguren que la vida conti-
nua después de la muerte, ésta constituye una
radical perturbacion en el orden establecido, y
puede generar crisis en todo orden de cosas.
Como resultado de la muerte, y a fin de contra-
rrestar sus efectos adversos, las sociedades y
los individuos reaccionan a través de practicas
rituales y ceremonias funerarias. En los ritua-
les de la muerte, desde los méas simples para
enterrar a un mendigo hasta las mas elaboradas
exequias reales, se reflejan de manera patente
algunas de las estructuras sociales y culturales
mas importantes. En la definicion de la forma
como seré tratado el cuerpo luego de la muerte
entran en juego los sistemas de creencias, las
identidades y roles de los individuos, la estruc-
tura social, las diferencias de género y edad, la
capacidad de acumular y la disposicion de gas-
tar en rituales.

Las précticas funerarias, sean estas a tra-
vés de entierros, inhumaciones, cremaciones o
simplemente de la disposicién sumaria de los
cuerpos, no suelen ser procesos casuales ni
carentes de orden sino, por el contrario, son
generalmente actividades rituales vy
estandarizadas que involucran un conjunto de

decisiones, una serie de pasos previos y poste-
riores al entierro, y por supuesto, el entierro
mismo. Los arquedlogos tendemos a reducir las
précticas funerarias a sélo el entierro, es decir
la tumba, el cuerpo y los artefactos asociados,
olvidando que antes que éste se realice se da
una larga secuencia de actividades prescritas,
donde también se reflejan las creencias y prin-
cipios ordenadores de la sociedad. Estas, lamen-
tablemente, dejan poca o ninguna huella en el
registro arqueoldgico, y por lo tanto s6lo pue-
den ser estudiadas indirectamente. Un ejemplo
de la incapacidad que tenemos para acercarnos
a los rituales funerarios viene de nuestras pro-
pias excavaciones. Desde que en 1991 inicia-
mos las excavaciones en el cementerio de San
José de Moro registramos con enormes paicas
de cerdmica en los pisos y niveles
estratigraficos que coincidian con las bocas de
las tumbas (Castillo y Donnan 1994b, Castillo
ms.). Estos recipientes se usan hasta hoy como
depdsitos de granos, o como contenedores para
grandes cantidades de chicha de maiz. No tenia
mucho sentido el encontrar artefactos usados
para la produccion y el consumo de la chica en
un espacio destinado casi exclusivamente para
el entierro de individuos de la elite Mochica del
Valle del Jequetepeque. Al principio pensaba-
mos que corresponderian a una ocupacion do-
méstica del sitio, que habria ocurrido luego de
que cesaran sus funciones funerarias, pero la

Luis Jaime Castillo Butters. Profesor Principal del Departamento de Humanidades, Seccion Arqueologia y Director de Relaciones
Internacionales y Cooperacion de la Pontificia Universidad Catdlica del Peru. (Icastil@pucp.edu.pe).

Los dioses del antiguo Perd. Krzysztof Makowski, editor. Pags. 103-135. Coleccion Arte y Tesoros del Peru. Lima, Banco de
Crédito del Pert, 2000.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 3

evidencia demostraba que los entierros y la pro-
duccién y consumo de la chicha habian ocurri-
do simultdneamente. No solo esto, pareceria que
los antiguos Mochicas construian pequefias y
muy fragiles habitaciones dentro de las cuales
preparaban la chicha directamente encima de las
tumbas de sus ancestros. Nuestra interpretacion
hoy es que las paicas y ollas que encontramos
nos indican que paralelo al ritual del enterra-
miento se daban ceremonias que consistian en
la preparacion de chicha de maiz, que era con-
sumida luego, de manera ritual por los partici-
pantes. Estos eran los primeros indicios que
teniamos de lo que ocurrié antes y quiza des-
pués del entierro mismo, es decir del ritual fu-
nerario.

Las tumbas, a diferencia de las ruinas de
templos o casas, donde sélo podemos ver obje-
tos que accidentalmente quedaron abandonados
en los pisos, nos ofrecen una extraordinaria
calidad de informacidn por ser contextos
intencionales. Es decir que en ellas los artefac-
tos asociados ocupan la ubicacion que alguien
les dio para un fin especifico en un pasado re-
moto. La seleccion de estos artefactos y de su
ubicacioén en la tumba, por lo tanto, responde a
decisiones de individuos asociados con el di-
funto, sean estos sus deudos o miembros de su
entorno. Estas decisiones generan acciones
repetitivas, es decir, sancionadas por costum-
bres y tradiciones a las que se adhieren los in-
dividuos que tienen a su cargo determinar, por
ejemplo, como colocar el cuerpo, cudntas y qué
tipo de ofrendas agregar, dénde colocarlas en
la tumbay quién debe participar en ritual fune-
rario.

La forma que toma el tratamiento funera-
rio, en cada caso, esta condicionada y determi-
nada por factores econémicos y sociales, por el
costo que los deudos pueden asumir, por las
funciones que el difunto tuvo en la vida, o sim-
plemente por sanciones culturales que dictan los
usos y costumbres adecuados. La teoria
antropologica concuerda en afirmar que el en-
tierro de un individuo requiere de la construc-
cion de una identidad (Binford 1971, Saxe
1970), es decir que es necesario decidir si el
difunto es enterrado como padre o como gue-
rrero, como ceramista o como actor en una ce-
remonia importante. Al decidirse el conjunto de
artefactos que lo rodeardn en la eternidad se
recrea una o mas de las identidades que el

| & R
Fig. 1. Créneo con un collar de turqueza. crisocola y

sodalita que corresponde a una de las Sacerdotisas de
San José de Moro (Tumba M-U103, 1992).

individuo tuvo en su vida (Figura 1). En algu-
nos caso se prioriza una identidad por sobre las
demas. Si los individuos han tenido més de una
funcion durante sus vidas es posible que en su
tumba se incluyan los elementos que le permi-
tan asumir, en la otra vida, mas de una identi-
dad. Es decir que, a medida que ascendemos en
la escala social y los individuos presentan una
identidad méas compleja y elaborada, con méas
funciones alternativas, mayor sera el nimero y
el tipo de componentes que se agregaran a sus
ajuares funerarios.

Asimismo, a medida que los individuos se
hacen méas poderosos, mayor sera el nimero de
unidades dependientes que contribuiran en la
construccion de la identidad, y consecuente-
mente, mas rico seré el entierro (Binford 1971).
Si bien podemos encontrar numerosos ejemplos
en los que la cantidad y calidad de las asocia-
ciones funerarias no corresponde con la posi-
cion o riqueza que tuvieron los individuos en
vida (Ucko 1969), son mucho méas frecuentes
los casos en los que si existe algun tipo de co-
rrespondencia entre el tratamiento funerario y
la posicion social (Figura 2) (Brown 1971,
1981; O’Shea 1981, 1984; Tainter 1978). Por
supuesto, en una tumba la posicién social del
muerto puede haber sido falsificada al encon-
trarse mas o menos objetos de los que le



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 4

Fig. 2. Tumba Mochica Tardio M-U405 (1996) de San José de Moro. Pertenece a una mujer adulta. Se aprecia 7 ollas
con huellas de uso una fina botella de asa estribo con disefios pictéricos de linea fina.

debieron corresponder, puesto que, por ejem-
plo, los descendientes ricos de un individuos
de bajo status pudieron conferirle un entierro
elaborado, o viceversa, los deudos empobreci-
dos de un individuo de alto rango s6lo pudie-
ron afrontar un entierro miserable. Sin embar-
go, lo que estudia la arqueologia no es la posi-
cién de un individuo, sino la estructura de la
sociedad, que se refleja adecuadamente en los
segmentos que se definen en grandes coleccio-
nes de tumbas. Nunca sabremos a ciencia cier-
ta si, efectivamente, el Sefior de Sipan o la Sa-
cerdotisa de Moro fueron miembros de la rea-
leza Mochica, pero de lo que no cabe duda es
que existio en esta sociedad un segmento so-
cial privilegiado al que se le otorgaba un trata-
miento funerario muy por encima del que reci-
bian los individuos ordinarios.

CONTEXTOS FUNERARIOS
MOCHICAS: UN RECUENTO DE
LAS INVESTIGACIONES

Uno de los aspectos que mas se ha estudia-
do acerca de la sociedad Mochica son sus prac-
ticas funerarias. Los primeros estudios cienti-
ficos sobre esta sociedad, realizados en las
Huacas de Moche por Max Uhle en 1899,

incluyeron extensas excavaciones de tumbas,
particularmente al pie de la Huaca de la Luna
(Kroeber 1925; Uhle 1915). Uhle descubrié
entierros en fosos simples y otros en cdmaras
de adobes con nichos que incluian numerosas
piezas de ceramica, y donde los individuos es-
taban, generalmente, en posicién extendida so-
bre sus espaldas. Esta posicion es la tipica para
los entierros de esta sociedad y la distinguen
de los patrones anteriores, Cupisnique, y pos-
teriores, Lambayeque y Chimu, que suelen ser
flexionados. La fascinacién por las tumbas y
por los objetos de alto valor y buena preserva-
cién que se encuentra en ellas, continué con los
trabajos de Rafael Larco, quien excavé cemen-
terios en los valles desde Chicama a Santa. A
través de estas excavaciones Larco lleg6 a re-
unir la mas extensa coleccién de cerdmica
Mochica existente y estudiando sus
superposiciones, las asociaciones de objetos
dentro de cada tumba y la variacion estilistica
de los objetos, lleg6 a establecer su famosa se-
cuencia ceramica de cinco fases (Larco 1938,
1939, 1945y 1948) (Figura 3).

A fines de los afios treinta y cuarenta
Wendell Bennett y los miembros del proyecto
Virl realizaron excavaciones funerarias en la
costa norte del Perd (Bennett 1939). En el mar-
co de estos trabajos el descubrimiento



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 5

Fig. 3. Foto de Rafael Larco Hoyle trabajando. Museo
Rafael Larco Herrera, Lima.

funerario mas notable fue la excavacion por
Duncan Strong y Clifford Evans de la tumba
del Sacerdote Guerrero en la Huaca de la Cruz
(Figura 4) Strong y Evans 1952). Esta conte-
nia a un anciano dentro de un ataud de cafia
acompafiado por otros tres individuos que ha-
brian sido incluidos como ofrendas, numerosos
objetos de ceramica, plumas y metal, y tres bas-
tones de madera exquisitamente tallados. La pu-
blicacion de la Tumba del Sacerdote Guerrero
en la revista National Geographic es un hito
para la arqueologia peruana, y abrid un capitu-
lo en el estudio de los patrones funerarios
andinos. También es posible que esta publica-
cién incrementara la codicia de los coleccio-
nistas por la cerdmica Mochica. Lamentable-
mente, la fiebre de las tumbas es una consecuen-
cia impredecible y aparentemente inevitable
luego de un descubrimiento funerario importan-
te.

Casi desconocidos para la comunidad cien-
tifica hasta su publicacién en los 60’s, han sido
los trabajos de Heinrich Ubbelohde Doering en
Pacatnamu. Este cientifico aleman descubrio,
un afio antes del inicio de la segunda guerra

Fig. 4. Tumba del Sacerdote Guerrero de Huaca de la
Cruz (tomado de Strong y Evans 1952).

mundial, un importante cementerio en este si-
tio localizado en el valle de Jequetepeque. Las
tumbas Mochicas que encontré6 Ubbelohde-
Doering estan entre las mas complejas y mejor
preservadas, y ciertamente hubieran sido mas
famosas que la del sacerdote Guerrero si hu-
biera recibido la atencion adecuada (Ubbelohde
Doering 1967, 1983). En una de ellas, la tumba
de bota E1, se encontraron nueve ataldes de
cafia con un estado preservacion impecable, por
lo que se pudieron recuperar finisimos textiles
con disefios muy elaborados, mates usados
como platos que contenian aun la comida ofre-
cida a los muertos 1500 afos ant es, e incluso
la piel y los tatuajes de los difuntos.

En la segunda mitad del siglo las
excavaciones de contextos funerarios Mochicas
se intensificaron, tanto legal como ilegalmen-
te. Un lamentable ejemplo de esto Gltimo fue el
saqueo de un mausoleo real en Loma Negra,
cercano a Vicus, en la parte alta del valle de
Piura, y del que s6lo conocemos objetos de



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 6

Fig. 5. Conjunto de narigueras de oro de estilo Mochica Temprano. Museo de Oro del Perd, Lima.

metal y cerdmica en colecciones que se conser-
van en el Museo Nacional de Antropologia,
Arqueologia e Historia, en el Museo del Banco
Central de Reserva y en el Museo Metropolita-
no de Nueva York (Figura 5) (Donnan 1988,
Jones 1979, Lumbreras 1979, 1987, Makowski
1994). En la década de los 70’s se realizaron
importantes descubrimientos arqueoldgicos de
tumbas Mochicas en Huanchaco (Donnan y
Mackey 1978) que corresponderian a poblacio-
nes de pescadores costeros. Posteriormente, en
las Huacas de Moche y como parte del proyec-
to Moche-Chan Chan, se realiz6 la excavacion
de una de las mas importantes colecciones de
tumbas Mochicas (Donnan y Mackey 1978).
Estas se encontraban en plataformas funerarias
en las que los individuos parecen compartir un
mismo patrén de entierro. Muchos de ellos fue-
ron enterrados con tocados que usualmente aso-
ciamos con los corredores en el arte Mochica.

Las excavaciones en Pacatnamdu, en el va-
Ile de Jequetepeque, continuaron en la década
del los 80°s cuando Christopher Donnan y

El descubrimiento y excavacion en 1987 de
las tumbas reales de Sipan, por Walter Alva,
Susana Meneses y Lucho Chero del Museo
Brining, es un hito en la historia de la arqueo-
logia peruana y sin duda el inicio de una ver-
dadera explosion de las investigaciones en la
costa norte (Figuras 6, 7, 8 y 9; Alva 1988,
1990, 1995, 1999; Alva y Donnan 1993). Las
excavaciones en Sipan han revelado que en la
sociedad Mochica existieron plataformas fune-
rarias dedicadas al entierro de individuos de tan
alto rango que podrian considerarse reyes o go-
bernantes, junto a otras de individuos de la élite
que pudieron ser miembros de su séquito. Las
tumbas reales de Sipan, particularmente la del
Sefor de Sipéan, la del Viejo Sefior y la tumba
saqueada en 1987, contuvieron los contextos
funerarios mas ricos excavados en las Améri-
cas. Los Sefiores de Sipan fueron enterrados con
muchisimo atuendos e indumentarias, que co-
rresponderian a las multiples capas de identi-
dad, y las numerosas funciones que realizaron
en sus vidas. La sorprendente cantidad de



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 7

Fig. 6. Reconstruccién de la tumba del Viejo Sefior de
Sipan (Alva 1995).

objetos de oro y cobre dorado nos hablan de
una sociedad muy rica, donde el estado era ca-
paz de sostener a grupos de artesanos especia-
lizados en la preparacién de este tipo de obje-
tos, y en la que las funciones rituales de los
sefiores eran ciertamente elementos importan-
tes de su funcion. Las investigaciones en Sipan
han permitido entender el cementerio de Loma
Negra excavado clandestinamente en los 60’s
y que habria sido un cementerio real que con-
tuvo las tumbas de varios gobernantes.

Lo que resulta sorprendente es que al des-
cubrimiento de Sipan siguieron otras
excavaciones de contextos funerarios de elite
en La Mina, San José de Moro, Dos Cabezas y
Mazanca. Las investigaciones efectuadas en la
Huaca de la Luna o la Huaca el Brujo, sin pro-
ponérselo han descubierto también en estos ul-
timos afios contextos funerarios de gran impor-
tancia (Uceda 1997; Uceda y Canziani 1998,
Uceda y Mujica 1994, Uceda et al. 1994; Fran-
co, Galvez y Véasquez 1994, 1996). La gran
mayoria de las tumbas encontradas en estos tra

Fig. 7. Reconstruccién de la tumba del Sacerdote
(Alva 1995).

bajos son més elaboradas que la de Sacerdote
Guerrero de Vira.

En 1988, un afio después del descubrimien-
to de Sipan, se descubrié y saqued otra tumba
real, esta vez en el sitio de La Mina, en el valle
de Jequetepeque (Narvaez 1994). La camara
funeraria, cuyas paredes estaban pintadas con
disefios geométricos, parece haber contenido
mas de un individuo y una gran coleccion de
objetos de oro y cobre dorado, asi como exqui-
sitas botellas de ceramica (Figura 10). Lamen-
tablemente en este caso los arquedlogos llega-
ron demasiado tarde, s6lo para constatar la des-
truccion, y, en base a los pequefios fragmentos
que los huaqueros habian olvidado, tratar de
reconstruir lo que alli hubo alguna vez. Los tres
cementerios reales de Loma Negra, Sipany La
Mina, pueden ser interpretados, de acuerdo a
Donnan (1990), como prueba de la existencia
de tres estados Mochica Tempranos indepen-
dientes y simultaneos, en Piura, Lambayeque y
Jequetepeque. Es sorprendente que en los tres
se hayan enterrado a sus gobernantes con ajua-
res muy elaborados, compuestos por objetos que
aparentemente habrian sido vestimentas y



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 8

Fig. 8. Reconstruccién de la tumba de un guerrero
(Alva 1995).

parafernalia ritual. Luego de la muerte de un
gobernante, la sociedad se habria visto en la
necesidad de reemplazar todos los objetos en-
terrados, lo que claramente constituye un seve-
ro gasto de riquezas y energias. Pero impresio-
na mas aun la semejanza existente entre las for-
mas y técnicas de elaboracidn de artefactos de
metal de estos tres sitios.

Los dos grupos de tumbas con las que ce-
rramos este breve recuento de la investigacion
arqueoldgica de los patrones funerarios Moches
corresponden al Valle de Jequetepeque, pero en
dos momentos extremos de la historia de los
Mochicas. Por un lado, Donnan y su equipo vie-
nen excavando hace cinco afios un cementerio
de elite Mochica Temprano en la Huaca Dos Ca-
bezas, en la desembocadura del rio
Jequetepeque; por el otro, el proyecto Arqueo-
I6gico San José de Moro se ha enfocado en el
estudio de un cementerio Mochica Tardio, en
el sitio del mismo nombre. Dos Cabezas es un
sitio Mochica Temprano que corresponde con
un periodo cuando esta tradicion se encontraba
intimamente ligada al sustrato Vira del que

Fig. 9. Reconstruccion de la tumba del Sefior de Sipan
(Alva 1995).

derivé (Donnan ms.).Donnan y Cock han en-
contrado varias tumbas en diferentes areas del
sitio, las mas importantes de las cuales son una
serie de tres tumbas encontradas en la base de
una ampliacion de la Huaca. Estas tumbas co-
rresponden a individuos de estatura muy ele-
vada que fueron enterrados con numerosas
ofrendas de oro, cobre dorado y cobre que re-
presentan coronas, narigueras, escudos, masca-
ras y collares en las que predominan represen-
taciones de decapitadores, murciélagos, felinos
y serpientes. Ademas de estas piezas de estilo
muy temprano, aparecieron en estas tumbas
ceramios sorprendentemente finos en las que
predominan representaciones de guerreros,



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 9

"
i, LT A e A
£ T .
7 7 2, ;
s e ; . =
LAY R e
.-t'.'l." ;ﬁ i . o e o 4 ok 1

B -
* - -
. E " =1
= i d =
- - = 1 .
- - i = s
N 3
by At -
e
i e E =

e T T

Fig. 10. Finas piezas de cerdmica tal como se encontraron en la tumba de elite de Cerro La Mina.

decapitadores, seres hibridos con caracteristi-
cas de felinos y de «perros lunares». Las tum-
bas de los «gigantes» de Dos Cabezas presen-
taron otro patrén singular: asociadas a cada una
de ellas apareci6 una camara pequefia con mi-
niaturas de mascara y coronasy, en general los
mismos artefactos que habian sido encontrados
en las tumbas. Es decir que incluian lo que
Donnan ha llamado «Tumbas en Miniatura».
El otro proyecto de excavaciones funera-
rias en el valle de Jequetepeque es el que veni-
mos conduciendo en San José de Moro desde
1991 y que empez6 con la codireccién de
Christopher Donnan (Figura 11) (Castillo y
Donnan 1994b; Donnan y Castillo 1992, 1994).
En San José de Moro se han excavado una gran
cantidad de entierros Mochicas de individuos
de la elite. Estos entierros tienen generalmente
la forma de tumbas de bota, dentro de las cua-
les se encuentran los individuos envueltos en
telas y ataudes de cafia, rodeados de ofrendas
de hueso y metal, asi como una gran cantidad
de recipientes de ceramica de formas y estilos
muy diversos. Las tumbas de San José de Moro
han producido algunos de los ejemplos més ela-
borados de cerdmica ceremonial encontrados en
el norte del Perd. Sin embargo, el sitio se hizo

famoso por el hallazgo de dos tumbas de muje-
res que se han interpretado como las
Sacerdotisas que aparecen en las escenas de
sacrificio del arte Mochica (Figuras 12 y 13).
En base al andlisis de los entierros dispo-
nibles hasta 1991 Christopher B. Donnan pu-
blic6 un articulo fundamental en el que analiza
los patrones funerarios Mochicas, reconocien-
do que para entender su variabilidad era indis-
pensable estudiar 5 aspectos: la preparacion de
cadaver, el envoltorio funerario, la cdmara fu-
neraria, la cantidad y calidad de las ofrendas y
la localizacién de la tumba. Estos cinco aspec-
tos, considerados simultdneamente y nunca uno
de ellos por si solo, permitirian establecer la
posicién social, o status de los individuos
(Donnan 1995:121-122). El anélisis de Donnan
revel6 que mas alla de la singularidad de cada
entierro, existiria un verdaderamente un patron,
es decir un orden subyacente, quiza un cuerpo
de normas que determinaban como se debia tra-
tar un cuerpo después de la muerte, dependien-
do de su ubicacion en la sociedad. El trabajo
de Donnan, sin embargo, no traté de explicar
las diferencias regionales en los patrones. Tam-
poco intentd adentrarse en el ritual funerario,
ya que como vimos poco es lo que se conserva



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 10

Fig. 11. Vista general del &rea funeraria del sitio arqueolégico de San José de Moro.

de las préacticas que se realizan antes o después
del entierro mismo. Finalmente, desde 1991 se
han hecho importantes descubrimientos fune-
rarios Mochicas, suficientes como para, a solo
5 afios de la publicacién del articulo de Donnan,
intentar un nuevo recuento, o al menos una
reconsideracion de los aspectos que no se pu-
dieron tratar en este.

ESTUDIOS DE PATRONES
E IDENTIDADES

En base a la informacion sobre los contex-
tos antes referidos ha sido posible reconstruir
una imagen cada vez mas elaborada, sin em-
bargo incompleta, de los rituales funerarios
practicados por los Mochicas. Como se dijo en
la introduccioén, de esto rituales los entierros
son los elementos més visibles y tangibles, por
lo que no debemos perder de vista que una se-
rie de actividades ocurrieron antes y después
de los entierros y formaron parte de los ritua-
les funerarios. Podemos intentar una recons-
truccion de estas actividades rituales a través
de la evidencia arqueoldgica que encontramos
asociada con las tumbas, tanto en los rellenos
como en los pisos de actividad que se asocian

con ellas. Asimismo, la iconografia
Mochica nos ofrece algunos singulares ejem-
plos de representaciones de rituales funerarios
(Donnan y McClelland 1979, 1999). En estas
representaciones se priorizan los rituales que
conducen al entierro, por lo que ambas fuentes
resultan complementarias.

A medida que se excavan mas cementerios
0 tumbas singulares en diferentes sitios es po-
sible verificar que existen verdaderos patrones
funerarios, es decir que las tumbas que apare-
cen en un sitio fueron construidas y ocupadas
siguiendo las mismas normas. En nuestras
excavaciones en San José de Moro, por ejem-
plo hemos podido definir basicamente dos tipo
de tumbas Mochicas, de bota y de camara, cada
uno de los cuales corresponde a un patrén dife-
rente (Castillo y Donnan 1994b). En Sipan,
Huaca de la Luna y Huaca el Brujo también se
han excavado tumbas de camara, pero éstas per-
tenecen a periodos y regiones diferentes de San
José de Moro, y por lo tanto sus patrones son
ligeramente distintos. Al comparar los diferen-
tes patrones nos percatamos que existen ciertas
variantes regionales en los patrones de enterra-
miento, particularmente entre las regiones
Mochica Norte, que comprende los valles de



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte

11

Fig. 12. Tumba Mochica Tardio M-U41 (1991) correspondiente a la primera Sacerdotisa excavada en
San José de Moro.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 12

Fig. 13. Tumba Mochica Tardio M-U103 (1992) correspondiente a la segunda Sacerdotisa excavada
en San José de Moro..

Piura a Jequetepeque, y Mochica Sur, que com-
prende los valles de Chicama a Nepefia (Figura
14) (Castillo y Donnan 1994a). Una primera
diferencia en los patrones funerarios entre es-
tas regiones se verifica en las formas de las tum-
bas. Mientras que en San José de Moro, en el
valle de Jequetepeque, se han encontrado gran
cantidad de tumbas de forma de bota (Figura
15); en la Huaca de la Luna, Huanchaco y la
Huaca de la Cruz, en los valles de Moche y Vir(,
predominan los entierros en fosas que condu-
cen a pequefias cdmaras. Esta diferencia bien
puede deberse a una adaptacion a las condicio-
nes naturales del terreno, ya que si se encuen-
tra un terreno compacto, que permita la exca-
vacion de una camara lateral a una cierta pro-
fundidad, resultard mas econémica la excava-
cion de una tumba de bota, que una tumba de
fosa. Sin embargo en Pacatnamdu, también en el
valle de Jequetepeque, donde el subsuelo esta
formado por un cascajo muy compacto, tres
tumbas de elite fueron excavadas en forma de
bota (Ubbelohde-Doering 1983). Las tumbas de
menor rango, por ejemplo todo el cementerio

H45CM1 excavado por Donnan y Cock
(Donnan y McClelland 1997), son tumbas de
foso muy superficiales. Es evidente en este caso
que, aun cuando existia un medio adverso a la
construccion de tumbas de bota, se insistié en
ello y los entierros elaborados se hicieron en
este tipo de estructuras. En los valles de Moche,
al sur, no se han reportado tumbas de bota, sino
tumbas de foso, las méas elaboradas de las cua-
les conducen a camaras con nichos en las pare-
des (Uceda 1997, Uceda et al 1994, Franco et
al 1998). Otro ejemplo de patrones diferencia-
dos son las tumbas de Camara de San José de
Moro y en Sipan. Mientras que en Sipan estas
estan construidas en el interior de una estruc-
tura artificial de adobes, en San José de Moro
se trata de fosos excavados en el estéril y luego
reforzados por muros de adobes.

Una segunda diferencia entre los patrones
regionales de enterramiento es la inclusién en
las tumbas de artefactos de uso domeéstico. En
general, en las tumbas Mochicas es relativamen-
te escasa la presencia de artefactos de uso coti-
diano. Sin embargo, tanto en Pacatnami como



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte

13

o g by d
e LA WEGGRA
ik

MOCHICA
NORTE

Tap

Lo L=~ o=
e -
-
'|I.I|'|.':".I-I.II\'J'a.b:‘lIJB -#I:_
D a8 i = -~
o . gl " o
- SIFAN — AL = : =
2 PAMPA GRANTIE—— £ CTRRO CHEFIN 2
_SAN JOSE DE MORO 4, _,e‘/ -~ =
PACATHAMU— Tpk = 7 _oLefepegud o
o L 1 ; = = i -
(R0 CABELAS — .
1
-3 LA MINA—"" L -
7 T ASTOTE 2
A ~HUANCHACD o
2 FIACA FL BRLTD — | e L

==  MDCOLLOPE Y CERRC MAYAL

0
a

HUANCACT ="

PLHANILLEES DE MODCHE ———

MOCHICA

SUR

Sitlo Arquedeliighen
Bajn Excavaclan
Sitin Arguenbogice

&

0 1] 1]

EILOMET RS

PARAMARCA =

PAMPA DF LOS INCAS =

e = GALINDO

d‘-"';,-- HUACA DELA CRUZ

Fig. 14. Mapa de los pirncipales sitios arqueoldgicos Mochicas.

en San José de Moro se han encontrado gran
cantidad de ollas y jarras domésticas en las tum-
bas, independientemente de que éstas sean de
individuos de la elite o del pueblo. Frecuente-
mente estos artefactos presentan manchas de
hollin o el desgaste natural que produjo su uso,
por lo que asumimos que no solo se trata de
objetos de forma doméstica, sino que realmen-
te fueron usados. En los contextos funerarios
Mochica Sur publicados son poco frecuentes los
artefactos domésticos de cerdmica. Las tumbas
incluyen muchos objetos de ceramica, algunos
de manufactura simple, pero no ollas o jarras
que pudieron ser usadas en las cocinas.
Muchas de diferencias en los patrones tie-
ne un caracter regional que refleja el patrén de
division politica entre las regiones Mochica

Norte y Mochica Sur que se viene verificando
en todo orden de cosas, desde las secuencias
ceramicas diferenciadas, hasta la organizacion
de los sitios y las técnica constructivas (Casti-
Illo y Donnan 1994a). Al interior de estas re-
giones habrian existido diferentes entidades
politicas en diferentes momentos interactuando
entre si. Los patrones funerarios diferenciados
corroborarian esta division.

La distribucion de los individuos en los ce-
menterios se realiza siguiendo normas y crite-
rios de agrupacion muy definidos. La arqueo-
logia esta abocada a entender las normas que
regulan este orden y a partir de ellas intenta
definir las caracteristicas organizativas de la
sociedad. Los cementerios son espacios gene-
ralmente muy organizados, puesto que en ellos



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 14

Fig. 15. Tumba Mochica Medio M-U514 (1997). Presenta estructura funeraria con forma de bota. Nétese el uso de
una tapa de adobes que sella la camara funeraria donde yace el individuo y las ofrendas.

se reflejan patrones de diferenciacion social, de
afinidad, de parentesco, de afiliacién a grupos
religiosos, cultos o ceremonias. En el caso de
los cementerios Mochicas existe abundante evi-
dencia para asumir que las actividades funera-
rias estuvieron escrupulosamente normadas. Un
ejemplo de esto son las plataformas funerarias
de alto rango (Donnan y Mackey 1978) que
suelen estar directamente asociadas a grandes
templos como los de Sipan (Alva y Donnan
1993) o Huaca de la Luna (Uhle 1915). Recien-
temente las excavaciones conducidas en las
Huacas de Moche, el Brujo y Dos Cabezas han
revelado que también existieron importantes
tumbas al interior de las grandes plataformas
ceremoniales. Estas eran generalmente construi-
das durante el proceso de enterramiento ritual
de los templos (Tello 1997, Uceda 1997) o per-
forando la masa de la plataforma y alterando
las estructuras previamente conservadas (Fran-
co et al. 1998). Resta encontrar una de estas
grandes tumbas intactas.

Los patrones de agrupaciones y el estable-
cimiento de cementerios especializados nos
ofrecen importante informacion acerca de la
forma como se organizaban los diferentes seg-
mentos de la sociedad Mochica. Pareceria que

los Unicos criterios no son los de clase social,
sino que la participacion en algun ritual, o la
pertenencia e un culto en particular pudo ser
un elemento ordenador. En 1972 el Proyecto
Moche-Chan Chan excavé la trinchera B en la
planicie entre las Huacas del Sol y la Luna. En
ella se encontré lo que pareceria ser una estruc-
tura funeraria hecha de adobe sélido al interior
de la cual se encontraban los entierros de hom-
bres adultos (Donnan y Mackey 1978: 101-
158). Estas tumbas presentaron una cantidad
inusual de objetos de ceramica y metal, entre
los que destacan elementos circulares y cua-
drangulares de tocados que se han interpretado
como los tocados que se usaban para la cere-
monia de los Corredores que llevan bolsas con
pallares. En San José de Moro se ha encontra-
do un cementerio donde al menos dos tumbas
contiguas y un numero no determinado de tum-
bas huaqueadas alrededor de estas correspon-
dan a mujeres enterradas con elementos de la
indumentaria de las Sacerdotisas de la Ceremo-
nia del Sacrificio. En Dos Cabezas las
excavaciones de Christopher Donnan estan re-
velando entierros muy ricos de individuos
inusualmente altos, que estarian relacionados
con rituales guerreros. Finalmente, las



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 15

Fig. 16. Copa-Sonajera de ceramica con representacio-
nes de porras antropomorfizadas Ilevando copas en sus
manos (Tumba M-U41).

excavaciones que conducimos en San José de
Moro desde 1991 han venido revelando una
serie de patrones de distribucion espacial sin-
gulares. Las tumbas pertenecientes al mismo
periodo no necesariamente se distribuyen
homogéneamente en el sitio, sino que mas bien
estan nucleadas en areas especificas o se pre-
sentan en alineamientos. Una vez que se ubica
una tumba de uno de los cuatro periodos de
ocupacion (Mochica Medio, Mochica Tardio,
Transicional o Lambayeque) es muy probable
que alrededor de ella se encuentren mas tum-
bas del mismo periodo y nivel de complejidad.
Asimismo, hemos encontrado que las tumbas
pertenecientes al periodo Mochica Tardio tien-
den a estar alineadas siguiendo ejes que parten
de las grandes plataformas ceremoniales. Gru-
pos o lineas de tumbas con una gran homoge-
neidad estilistica y de contenido reflejarian que
habrian existido segmentos de la sociedad di-
ferenciados no s6lo por su riqueza, sino por su
funcion. Ahora bien, existen también algunos
ejemplos de tumbas que por su singularidad no
pueden corresponder a ningun patrén de distri-
bucién espacial. EI ejemplo més extremo es
quizas la tumba de elite encontrada en cerro La

Fig. 17. Reconstruccion del ataiid que contenia el
cuerpo de la Sacerdotisa. Notese la disposicion original
de las piezas metalicas: dos penachos, una mascara y
cuatro extremidades (Tumba M-U41).

Mina, sola y completamente aislada de cual-
quier otra evidencia de actividad humana.

Un reciente avance de las investigaciones
funerarias Mochicas es la identificacién, a tra-
vés de elementos clave de los ajuares funera-
rios, de una afinidad entre algunos individuos
enterrados en tumbas complejas y algunos per-
sonajes que podemos identificar en las repre-
sentaciones iconogréaficas (Figura 18). Las tum-
bas de dos mujeres encontrada en San José de
Moro, en base a la presencia de tocados con
bordes aserrados, copas de cerdmica y metal,
orejeras y collares de turquesa, crisocola y
sodalita y la identificacion de su género en base
a la antropologia fisica, han permitido recono-
cerlas como las Sacerdotisas que aparecen en
las escenas de Sacrificio y Presentacion de la
Copa (Figuras 2, 13, 14, 16, 17, 18) (Donnan y
McClelland 1999, Fig. 4.102; Donnan 1975,
1978; Alvay Donnan 1993, Castillo 1996, 1999,
2000), la Revuelta de los Artefactos (Lyon
1981; Quilter 1990) y las Balsas de Totora
(Cordy Collins 1977, Holmquist 1992). Asimis-
mo, dos individuos enterrados en Sipan han sido
identificados como los personajes Ay B de la
escena de la Presentacion (Donnan 1978). Araiz
de estas identificaciones, otras estan siendo re-
conocidas por su parecido con imagenes de la
iconografia, algunas veces aplicando criterios
de reconocimiento discutibles. Cabe reflexio-
nar respecto a qué se propone con estas identi-
ficaciones.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 16

Fig. 18. Nariguera de oro con representacion de la Sacerdotisa entregando la copa al Guerrero del Buho. Proyecto
Arqueolégico Sipan, Lambayeque.

Los individuos encontrados en las tumbas
de Sipéan o San José de Moro fueron enterrados
con algunos elementos que se asocian con imé-
genes frecuentemente representadas en el arte,
lo que no necesariamente quiere decir que hu-
bieran vivido con estas mismas identidades.
Pero las congruencias relacionadas con el sexo
y la edad de los individuos, con los demas ele-
mentos del ajuar y con la cada vez més eviden-
te asociacion entre las elites Mochicas y los ri-
tuales ceremoniales, permite inferir que si exis-
ti6é una asociacion de este tipo. Nuestra impre-
sion es que las personas identificadas tuvieron
una estrecha relacion con la ejecucion de los
rituales y muy probablemente durante ellos ha-
brian tomado la identidad, o encarnado a la di-
vinidad representada. Si bien es importante que
estas personas hubieran mantenido la misma
identidad a tiempo completo, debe haber

bastado su papel en los rituales para que se les
asociara de por vida con la personalidad asu-
mida en eventos rituales. En San José de Moro
se han encontrado tres tumbas con supuestas
sacerdotisas, la mayor de aproximadamente 40
afos, la intermedia de poco mas de veinte, y la
menor una nifia de al menos siete afios. La de-
terminacidn del sexo de esta Ultima reposa solo
en los elementos de su tumba, particularmente
un tocado que se asemeja al de las Sacerdotisas.
Si estas identificaciones son correctas, enton-
ces la funcion de Sacerdotisa habria sido un rol
hereditario, cubierto sélo por mujeres quizéa del
mismo linaje o linea familiar. Esto quiere decir
que estas mujeres habrian sido seleccionadas
para cumplir la funcién de Sacerdotisas desde
su nacimiento. Es posible sostener que no po-
demos demostrar que estas mujeres fueron la
encarnacion de las Sacerdotisas, pero



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 17

Fig. 19. Esqueletos de mujeres jovenes sacrificadas y colcadas en una antecAmara dentro de la estructura funeraria de
adobe perteneciente a la tumba M-U41.

ciertamente tampoco podemos descartar esta in-
terpretacion. En cualquier caso al tener la ca-
pacidad de asumir su condicién, si quiera bre-
vemente, hubieran conferido un caracter indis-
cutiblemente préximo a ellas. Estas funciones
parecerian estar reservadas s6lo a miembros de
elite, por lo que estas identidades ceremoniales
habrian sido parte del sistema de legitimacién
del poder. Al llegarles la hora de la muerte se
les revisti6 con la identidad que habrian tenido
en vida.

Pero los rituales funerarios no sélo servian
para crear identidades rituales, a través de las
ofrendas también se puede ver que se reflejan
afiliaciones y afinidades con estructuras esta-
tales, regionales, locales y hasta familiares. A
través de la inclusién de artefactos que marca-
rian estos diferentes niveles los individuos es-
tarian expresando su capacidad de acceder a los
diferentes niveles politicos y sociales. En San
José de Moro, por ejemplo, la presencia de ar-
tefactos de cerdmica y piedra de origen
foraneos, marcarian la capacidad de sus posee-
dores de intermediar con las tradiciones

representadas, o al menos de integrar redes de
interaccion con estas sociedades. El estudio de
las identidades y las afiliaciones se diferencia
del de los patrones que se centran en el estudio
de lo que es comun, debido a que ellas mas bien
se enfocan en la diferencia especifica, en lo sin-
gular de los entierros que, sin comprometer la
integridad del patrén y por lo tanto de la perte-
nencia a lo Mochica, sefiala las cualidades in-
dividuales de los individuos (Castillo ms.).

Pero las investigaciones Mochicas estan de-
mostrando que la muerte no necesariamente
conducia directamente a la tumba, ni que ésta
era el lugar definitivo de reposo. Si bien la in-
mensa mayoria de los entierros Mochicas son
primarios y definitivos, el estudio de tumbas
de elite demuestra que algunos individuos de-
bian esperar el momento adecuado para ser en-
terrados. Tanto en Sipan como en San José de
Moro se han encontrado individuos cuyos hue-
sos toraxicos estan desordenados, o donde fal-
ta una gran cantidad de costillas, vértebras o
huesos de las manos (Verano 1994:325; Nelson
y Castillo 1998). La interpretacion de este



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 18

Fig. 20. Tumba Mochica Tardio M-U115e (1992): Contexto funerario parcialmente saqueado
en tiempos prehispanicos.

inusual hecho es que ciertos individuos luego
de morir y ser embalsamados, fueron guarda-
dos en lugares abiertos durante largos periodos.
Una vez envuelto en telas, se descompuso el
interior de la zona toréaxica al punto de que los
huesos se desarticularon y soltaron. Cuando les
lleg6 el momento definitivo del entierro algu-
nos huesos ya podrian estar faltando por el efec-
to del movimiento, el descuido o los animales.
En cualquier caso el traslado hasta su lugar de
reposo definitivo significo que los huesos suel-
tos se movieron de su posicion anatémica,
amontonandose o s6lo desordendndose. Este
tipo de enterramiento secundario nos indicaria
que los Mochicas concebian que los cuerpos de
algunos individuos debian esperar condiciones
adecuadas para ser enterrados. Mientras éstas
no se produjeran deberian esperar. Cuando mo-
ria una persona de determinada caracteristica,
o simplemente la persona a la que estaban asig-
nados, eran sacadas de su lugar de esperay en-
terradas. El entierro para estos individuos, en-
tonces, no es un efecto inmediato de la muerte,
sino de condiciones prescritas. Muchas veces
encontramos que este tipo de individuos

aparecen en las tumbas en pares, con otros cuer-
pos cuyos huesos estan perfectamente articula-
dos. Estos segundos corresponderian al grupo
de los individuos sacrificados como parte de los
rituales funerarios de algunos individuos im-
portantes. Algunos de éstos han sido Ilamado
guardianes si aparecen sobre las tumbas, o0 en
el relleno de las mismas, mas aun si sus pies
estan cortados. En la tumba del sacerdote gue-
rrero de VirQ (Strong y Evans 1952) se encon-
traron dos mujeres jovenes sobre el atatd del
personaje principal. Ambas estaban en posicio-
nes forzadas y se presume que fueron sacrifi-
cadas y arrojadas en la tumba en el momento
en que esta era rellenada. En las tumbas de San
José de Moro se encontraron con frecuencia este
tipo de individuos (Castillo y Donnan 1994b).
En la tumba de la Sacerdotisa aparecieron dos
mujeres jovenes en la antecamara (Figura 19).
Una de ellas estaba extendida pero con una
orientacién este-oeste muy inusual, la otra es-
taba completamente flexionada y apoyada so-
bre su lado derecho. En otras tumbas se han
encontrado hombres jévenes en los rellenos.
Los sacrificados parecen haber muerto de



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 19

manera violenta para acompaiiar a los difuntos
enterrados. Resulta importante anotar que este
tipo de entierros aparece no solo con adultos
sino con nifios encontrados en tumbas muy ri-
cas.

Quizé el comportamiento funerario mas in-
usual sea el que se refiere a las alteraciones de
las tumbas posteriores a su clausura. En San
José de Moro se han encontrado algunos ejem-
plos de tumbas vacias o parcialmente depreda-
das en la época Mochica. Tenemos pruebas de-
finitivas que alteraciones intencionales suce-
dian con cierta frecuencia, independientemen-
te de los que pudieran ocurrir de manera casual
por la congestion del cementerio (Figura 20).
Los contenidos de estas tumbas eran extraidos,
su destino y las razones que motivaron su de-
predacidn, al menos en San José de Moro son
desconocidos. Recientemente en la Huaca el
Brujo se ha realizado el hallazgo de una cama-
ra funeraria excavada en el relleno de la plata-
forma que fue ritualmente desocupada (Franco
et al. 1998). En este caso se construy6 cuida-
dosamente una tumba de cdmara en la masa de
adobes que formaba el relleno de un templo
enterrado. La camara consistia en dos espacios
separados por un grueso muro. El mayor de los
espacios estuvo ocupado por un atadd de cafia
que debiod contener a un individuo de muy alto
rango. Lo sorprendente de este caso es que el
atadd original fue abierto y los huesos del indi-
viduo principal y las ofrendas fueron retirados
o0 rotos. Luego de esta alteracion la tumba fue
rellenada cuidadosamente, colocandose inclu-
so un guardian por encima de la camara fune-
raria. El destino de los restos humanos y las
ofrendas, asi como las razones que motivaron
este saqueo son desconocidos.

En la Huaca de la Luna se descubri6 en
1993 una camara funeraria localizada en la parte
central de la plataforma. Como en el caso de la
tumba de la Huaca el Brujo, ésta habia sido
construida en el relleno de adobes y cuando se
encontrd estaba cuidadosamente sellada, pre-
sentando incluso las vigas del techo. Cuando
se abrid por fin la cAmara lo que se encontrd
fue tierra mezclada con huesos humanos, frag-
mentos de cerdmica fina, y otros artefactos.
Aparentemente, luego de construir la camara,
se habria llenado con restos traidos de otras
tumbas, arrojadas sin aparente orden ni concier-
to. Luego que este relleno fue depositado la

tumba se sell6 cuidadosamente.

Pareceria que los dos comportamientos, por
un lado los desenterramientos rituales de San
José de Moro y Huaca Cao Viejo, y por otro, el
reenterramiento de Huaca de la Luna, son com-
plementarios. En el primer caso se trata de ex-
traer de su contexto original materiales funera-
rios sellando las tumbas. En el otro se puede
ver como se han redepositado los mismos ma-
teriales, dandoseles el mismo tratamiento que
se le hubiera dado a una tumba verdadera. Ex-
traer restos humanos y ofrendas de un lugar y
depositarlos en otro pareceria un acto poco res-
petuoso con los inhumados. Quizé se devolvia
con este ritual a su lugar original, o a un lugar
més adecuado, a restos que por error habian sido
enterrados en otro lugar. También es posible que
se estuviera tratando los restos desenterrados
como reliquias, o0 como botines de guerra, que
se colocarian en lugares especificos a fin de
transferir parte de la esencia del lugar original
a la nueva locacion. Resulta l6gico que si se
considera que los restos de los ancestros tienen
un caracter especial en la conexién con el mun-
do de la muerte y de los dioses, que haya habi-
do interés en tener acceso a los restos de perso-
najes particularmente notables, o cementerios
que tuvieran un gran prestigio y poder.

ACERCAMIENTO AL RITUAL
FUNERARIO

Una fuente particularmente rica para re-
construir los rituales funerarios Mochicas son
las detalladas imagenes de su iconografia. Las
imagenes pintadas y modeladas en los
cerdmicos Mochicas, mas que ninguna otra
fuente iconografica prehispanica, nos ofrecen
representaciones de complejas ceremonias, de-
talladas ilustraciones de los participantes en las
que figuran con gran minuciosidad sus atuendos
y ornamentos, el orden seguido por las accio-
nes y por los interpretes y las relaciones jerar-
quicas de los personajes involucrados. En la
fase Mochica Tardia y en particular en los
ceramios del estilo de San José de Moro
(Donnan y McClelland 1999) se encuentran al-
gunas imégenes donde el tema predominante
son las ceremonias relacionadas con los entie-
rros de personajes importantes. En este articu-
lo queremos explorar tres de ellas: por un lado



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 20

s ._L-; '|'_|-

Fig. 21. Ceramio Mochica con representacion del tema
de la Procesion Funeraria.

una pieza singularisima (Donnan y McClelland
1999: Fig. 5.45) en la que figura una procesién
funeraria, por otro lado las representaciones del
Ilamado Tema del Entierro (Figura 45, Donnan
y McClelland 1999: Fig. 5.46), y finalmente una
representacion escultérica de un entierro, que
pertenece al la fase Mochica Temprana.

Donnan y McClelland publicaron una bo-
tella de asa estribo, con cuerpo globular y base
anular en la que figura una banda espiral con
decoracion en linea fina, a la que llamaremos
la Procesion Funeraria (Figuras 21 y 22)
(Donnan y McClelland 1999: Fig. 5.45). La for-
ma del ceramio y el estilo de la decoracion de
linea fina, asi como la presencia de una pano-
plia en la interseccion de pico y el asa, indica-
rian que se trata de un objeto Mochica Tardio
de San José de Moro. Por tratarse de una banda
espiral es posible leer las acciones como una
sucesion o una procesion. En el polo norte de
la representacion aparece un personaje con bra-
zos y piernas abiertas y con el pelo rapado. Este
personaje podria ser la mujer desnuda que apa-
rece en con los brazos y piernas en la misma
posicion en la Escena del Entierro, donde tam-
bién se representa con el pelo rapado. En este
caso sin embargo, no se han hecho explicitos
sus atributos sexuales. Es interesante ver como
otros tres personajes representados en

Fig. 22. Detalle de los cuatro segmentos de la Procesion Funeraria Mochica.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 21

Fig. 23. Botella con representacion de musicos tocando
el tambor y la sonaja de palo largo. Museo Casinelli,
Trujillo.

Fig. 25. Botella Chimu con representacion escultorica
de personajes portando una litera funeraria. Museo
Rafael Larco Herrera, Lima.

Fig. 24. Botella con representacion de personajes
llevando un anda funeraria. Museo Rafael Larco
Herrera, Lima.

vista frontal y con los brazos y piernas abiertas
aparecen en la Procesién Funeraria, quiza mar-
cando cuatro segmentos del ritual.

El primer segmento (Figura 22a), que co-
mienza en la parte inferior del ceramio y termi-
na con el primer cuerpo frontal, inicia la pro-
cesion con pequefios puntos que se van convir-
tiendo en cabezas humanas, los que a su vez
dan paso a pequefios personajes con camisas
escalonadas, detras de los cuales aparecen seis
personajes que llevan grandes béaculos. Perso-
najes semejantes, portando baculos pero con
una identidad aparentemente femenina figuran
en la Escena del Entierro. A continuacién apa-
recen dos personajes que llevan en las manos
lo que parecerian ser Ulluchus (McClelland
1977), sequidos por dos personajes que llevan
grupos de lanzas. A partir de estos ultimos per-
sonajes las indumentarias y los tocados se ha-
cen més elaborados. Los dos individuos si-
guientes parecen estar tocando algun tipo de
instrumento, que podria ser una ocarina,



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 22

Fig. 26. Representacidon escultdrica de un cortejo flnebre Chimd sobre una tarima de cafias. Pieza encontrada median-
te una excavacion de rescate dentro de una estructura funeraria Chimu parcialmente saqueada en tiempos del
Virreinato en la Huaca de la Luna. Proyecto Arqueoldgico Huacas del Sol y de la Luna.

seguidos de dos tocadores de quena. Los tres
personajes siguientes forman un grupo muy sin-
gular ya que parece tratarse de tres ciegos, pues-
to que intencionalmente se ha omitido repre-
sentar los ojos en cada uno de ellos. De estos,
el primero lleva un gran baculo, mientras que
el segundo y tercero van cogidos de la espalda
del anterior. Esta es una de las pocas represen-
taciones de ciegos en un contexto ceremonial,
aun cuando es muy frecuente encontrar repre-
sentaciones modeladas de ciegos o individuos
con limitaciones fisicas. A continuacion viene
el primer cuerpo frontal, éste sin vestimenta y
sin cabeza.

El segundo segmento esta compuesto por
musicos y dos parejas de individuos (Figura
22b). Inician el segmento dos musicos tocando
tambores (Figuras 22b, 23) seguidos de una
pareja copulando en la que se ha representado
conspicuamente los érganos genitales del hom-
bre. No es frecuente encontrar personajes
copulando en escenas complejas (Donnan 1978,
1982) y la funcion de esta pareja en este ceramio
no es evidente. Detras de la pareja aparece un
personaje con una gran sonaja y dos personajes
tocando zampofias. Finalmente vemos una pa-
reja de individuos intercambiando grandes con-
chas de Strombus. Estos Gltimos pueden ser re-
lacionados con la Escena del Entierro, y en par-
ticular con una de sus partes que se denomina
la Trasferencia de Conchas. La segunda sec-
cion acaba con un personaje frontal de piernas

y brazos abiertos vestido y con un tocado ela-
borado.

La tercera seccidn es la mas breve (Figura
22c¢). Primero aparece un conjunto formado por
dos personajes que llevan al hombro una litera
en forma de hamaca en la que aparece un per-
sonaje echado. Este tipo de representacion es
generalmente interpretada como el transporte de
un muerto enfardelado y pareceria ser el centro
de la representacién, y la razon de ser de la pro-
cesion. Escenas semejantes no son muy frecuen-
tes en el arte Mochica (Figura 24), pero si en el
arte Chimu (Figuras 25 y 26). Detras del fardo
y sus cargadores aparece un personaje que lle-
va en la mano una concha de Strombus. El per-
sonaje frontal que aparece al final de esta sec-
cion esta desnudo y lleva un tocado elaborado.

Finalmente, la cuarta seccion se inicia con
una estructura en forma de U con escalones
adornando las paredes (Figura 27), frente a la
cual figuran dos pequefios individuos. A conti-
nuacién aparece, dentro de una pequefia estruc-
tura con escaleras, un individuo llevando una
copa ceremonial en la mano. Este segmento se-
ria adscribible a la Escena del Sacrificio (Alva
y Donnan 1993, Castillo 2000) y representaria
al individuo principal que recibe la copa con
sangre de los prisioneros. Cinco musicos si-
guen, los tres primeros tocando quenas y los
dos altimos tacando sonajas de doble cuerpo.
Los altimos seis personajes son dos pequefias
cabezas humanas, seguidas de dos guerreros con



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 23

Fig. 27. Maqueta de barro representando una estructura
amurallada con patio, banquetas laterales y plataforma
superior techada (Tumba Mochica Tardio
M-U314, 1995).

porras y escudos y dos guerreros mas con
estolicas.

Todos los elementos nos hacen pensar que
se trataria de la ilustracién de una procesion
cuyo centro era el fardo funerario.
Presumiblemente seria la procesion que lleva-
ria el cuerpo embalsamado de un difunto de cla-
se alta hacia su dltima morada. Si esta inter-
pretacion es correcta, esta escena nos relataria
aspectos del ritual nunca antes considerados.
Musicos y danzantes, ciegos, guerreros y mu-
jeres con béaculos, personajes que cargan con-
chas Strombus, ulluchus y lanzas serian parte
del cortejo que acompafiaria a un miembro de
la elite a su tumba. Los instrumentos musicales
que se habrian usado son practicamente todo el
repertorio Mochica: quenas, zampofas,
ocarinas, tambores, y sonajas de mano y de
vara. Inmediatamente asociado al difunto esta
un individuo que lleva una concha Strombus,
concha que como veremos figura frecuentemen-
te en las escenas de Entierro. Lo que resulta
peculiar es que el atald no sea rigido ni rectan-
gular, como los que aparecen en las tumbas de
elite de Sipan y San José de Moro; mas bien
pareceria un envoltorio de tela que se atraviesa
con el travesafio de la litera y se carga al hom-
bro. Este ataud no presenta una mascara fune-
raria como figura en la Escena del Entierro.
Estas diferencias nos hacen pensar que el indi-
viduo que aparece en esta representacion po-
dria ser un individuo de la elite, por la comple-
jidad del ritual, mas no de la minoria gober-
nante que se enterrd en profundas camara fu-
nerarias y dentro de ataudes rectangulares.

Si el ejemplo anterior nos ilustra acerca de
los rituales asociados con los momentos pre-
vios al entierro, las representaciones del Tema
del Entierro (Donnan y McClelland 1979;
Donnany McClelland 1999:166-167, Fig. 5.46)
nos ofrecen una caracterizacion detallada de los
rituales del Enterramiento. Donnan vy
McClelland (1999) mencionan que en el Archi-
vo Moche existen al menos 16 ejemplos del lla-
mado Tema del Entierro (Figura 28). Un hecho
insolito respecto a esta imagen es que la distri-
bucidn de estos ejemplares estd muy restringi-
da, ya que con excepcién del famoso Huaco
Ganoza (Figura 29) (Donnan y McClelland
1999: Figura 5.46) que seria un ejemplo
Mochica V del Sur, la mayoria de los demas
ejemplares se estima que provienen de San José
de Moro. EI ceremonial que se ilustra en el
Tema del Entierro, como hemos visto, tiene
muchas semejanzas con el espécimen anterior,
pero describe un entierro bastante mas fastuo-
SO que consta de cuatro secciones marcadas y
delimitadas por lineas dobles: el Entierro, la
Asamblea, la Transferencia de Conchas y el
Sacrificio (Figuras 28 y 29).

En la seccion del Entierro se ve como un
atadd rectangular con una méascara funeraria en
uno de los extremos se baja a una fosa profun-
da con gruesas sogas que son manipuladas por
nada menos que el Ai-Apaec, o Wrinkle Face,
y por la Iguana Antropomorfizada. En la cama-
ra funeraria el atadd reposa sobre grandes
Strombus y aparece rodeado de cantaros y bo-
tellas de cerdmica, asi como platos de lagenaria
y otras ofrendas.

En la seccion que Donnan y McClelland lla-
maron la Asamblea asisten al evento funerario
un conjunto de personajes humanos y animales
(1999: 166). A un lado aparecen mujeres con
béaculos y ataviadas con faldas, un grueso cinto
y un tocado compuesto por elementos latera-
les, que son muy parecidas a las mujeres que
encontramos sobre las balsas de totora o las
lunas crecientes (Cordy Collins 1977;
Holmquist 1992). Estas mujeres son muy seme-
jantes a los personajes con baculos del caso an-
terior. Al otro lado vemos representaciones de
venados, felinos y zorros antropomorfizados
portando, como las mujeres grandes baculos.
Finalmente, a ambos lados de la Asamblea ve-
mos a la lguana Antropomorfizada y al Ai-
Apaec con grandes sonajas.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 24

Fig. 29. Botella con representacion pictorica del Tema
del Entierro. Coleccién Ganoza, Trujillo.

La Transferencia de la Concha es la segunda
seccidn en importancia fuera del entierro, aun-
gue en muchos casos aparece reducida a sus
elementos minimos. Si se analizan las diferen-
tes versiones de esta seccién, en los ceramios
donde aparece representada, se puede ver como
un personaje aparentemente humano, ataviado

Fig. 30. Botella escultérica con representacion de Ai-
Apaec sobre una pirdmide recibiendo a la Iguana
Antrpomorfizada que llega con un grupo de gallinazos
atados con una soga. Museo Rafael Larco
Herrera, Lima.

con una muy elaborada vestimenta de guerrero
recibe una ofrenda de conchas Strombus suce-
sivamente del Ai-Apaec, de la lIguana
Antropomorfizada y de una Sacerdotisa



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 25

Fig. 31. Representacién escultérica de personaje
sufriendo suplicio. Museo Rafael Larco Herrera, Lima.

(Donnan y Castillo 1992, 1994). Esta accién
sucede en la parte alta de una estructura que
presenta una larga escalera que asciende hasta
una pequefia estructura. La concha de Strombus
ciertamente tuvo un importante papel en las
ceremonias funerarias, particularmente las que
se ilustran en ceramios de San José de Moro.
Sin embargo, a la fecha nunca se ha reportado
una de estas conchas en ninguna tumba en el
sitio. Hay un detalle adicional en estas repre-
sentaciones que podria explicar la inexistencia
de Strombus en los contextos funerarios. Si
analizamos con cuidado la representacion que
figura en el Huaco Ganoza veremos como hay
en realidad una doble representacidn, ya que
debajo del Ai-Apaec y la Iguana que presentan
las conchas aparece un ser humano

presentando, simultdneamente, ofrendas de ce-
ramica. Esta presentacion simultanea se confir-
ma en otra representacion de la iconografia
Mochica Tardia, esta vez publicada por Larco
en 1943, en un estudio de pallares pintados. En
este ejemplo podemos percatarnos que existe
una presentacién de ceramica y simultaneamen-
te vemos a una lguana antropomorfizada arrian-
do a un grupo de llamas cargadas de Strombus.
Podriamos concluir que son los dioses quienes
presentan Strombus, y los hombres ceramica.

La ultima seccidn del Tema del Entierro es
el Sacrificio, donde aparece el Ai-Apaec llevan-
do un estdlica sobre una estructura escalonada.
Est4 también la Iguana Antropomorfizada, un
ave atada a un cepo de troncos, a una Porra
Antropomorfizada jalando una cuerda a la que
estan atados gallinazos y una mujer desnuda
siendo picoteada por aves (Figuras 28, 30). La
mujer, en una rara representacion frontal, pare-
ceria estar muerta. Se le representa sin un 0jo,
con la cara cortada y quiza desolada, con los
brazos y piernas abiertas y con el pelo rapado.
Se trata obviamente de una mujer que ha sufri-
do una muerte ritual, una de varios tipos que
figuran en el arte Mochica, y que se
emparentaria con las escenas donde aparecen
parejas de personajes desnudos a los cuales se
les ha desollado la cara y se les apedrea y deja
comer por gallinazos (Figura 31). Rafael Larco
interpretaba estas macabras ceremonias como
castigos rituales reservados para los adulteros
(1965). Concordamos con él en el caracter ri-
tual, pero dejamos abierta la naturaleza de la
afrenta cometida.

Aun cuando algunos investigadores han
planteado diferentes formas de interpretar las
Escenas del Entierro, la secuencia correcta de
aciones es todavia un misterio sin resolver. Es
decir, la pregunta que nos elude es qué sucedid
primero, el Entierro o la Transferencia de Con-
chas. Es mas o menos evidente que las otras dos
secciones son dependientes de estas principa-
les. Si tratamos de usar la representacién de la
Procesion Funeraria para aclarar el misterio
podriamos inferir que como parte de la proce-
sion se llevan ofrendas de Strombus que se pre-
sentarian al llegar al recinto funerario. Pero esta
presentacién se puede hacer antes o después de
las exequias.

El ritual funerario que se representa en las
Escenas del Entierro es mucho mas complejo



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 26

Fig. 32. Botella Mochica Tardio con representacion
pictorica del Tema del Entierro (Tumba M-U103).

Fig. 33. Detalle de vasijas tal como se encontraron en
el interior de una de las hornacinas de la camara
funeraria M-U103. Destaca la botella con representa-
cién del Tema del Entierro colocada de cabeza.

que el anterior e involucra la participacion de
dioses mayores, particularmente Ai-Apaec, la
Iguana Antropomorfizada y la Sacerdotisa, y
menores como los animales y la porra
antropomorfizados. El atatd que se deposita es
mas grande y elaborado, y oculta completamen-
te al difunto, lo que no ocurre en el caso de la
procesion. Mientras que en el caso anterior ve-
mos a los personajes dirigiéndose, en procesion,
hacia un espacio donde se realizara una cere-
monia, en la Escena del Entierro los personajes
aparecen en el acto de bajar el atatd en la tum-
ba, colocar las ofendas y ordenadamente, par-
ticipar en los rituales que rodean al entierro. Al
comparar ambas representaciones nos percata-
mos que, con la excepcioén de las sonajas, que-
dan excluidos los musicos, que nunca aparecen
en las representaciones del Entierro.

De todos lo ejemplares del Tema del Entie-
rro, el Unico que se ha encontrado a través de
una excavacion arqueolodgica controlada es una
botella que aprecié en San José de Moro en la
tumba M-U103 (Figura 32). Esta tumba corres-
pondia a una Sacerdotisa, semejante en su ajuar
funerario a la mejor conocida Sacerdotisa de
Moro que aparecio en la tumba M-U41. La pie-
za con la representacion del tema del entierro
se encontrd en un nicho ubicado en la esquina
sur oeste de las paredes de la camara, que es
precisamente la zona donde generalmente apa-
rece la ceramica mas fina (Figura 33). La pieza
del Entierro estaba flanqueada por dos botellas
de asa de estribo con representaciones de la
Sacerdotisa sobre la Luna Creciente y frente a
ella aparecieron dos céantaros de inspiracion
Wari. Dos aspectos son singulares de estas bo-
tellas. En primer lugar ésta es la Unica repre-
sentacidn en la que el ataud aparece con la mas-
cara hacia el lado derecho; en segundo lugar,
la pieza fue encontrada de cabeza, es decir apo-
yada sobre el pico y con la base hacia arriba.
Esta posicion singular llama la atencion y no
tiene a la fecha una explicacion convincente.
El hecho que se haya encontrado la Unica re-
presentacidn del Tema del Entierro en una tum-
ba de Camara de mujer no necesariamente in-
dicaria que éste fue el caso con las otras pie-
zas. Aun cuando ninguna de ellas fue encontra-
da arqueoldgicamente, existen indicios que nos
hacen suponer que podrian haberse encontrado
algunas de ellas en tumbas de bota mas sim-
ples.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte

Fig. 35. Detalle de pieza escultérica con representacion de un entiero. Vista del atatd con el fardo al interior. Museo
Fowler, California, EE.UU.




Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 28

Fig. 36. Pieza escultdrica con representacion de
divinidades flanqueando una gran tinaja, posiblemente
conteniendo una ofrenda liquida.

Un altimo ejemplo que queremos traer a cola-
cién, ilustra de forma tridimensional los ritua-
les funerarios (Figura 34 y 35). Esta pieza co-
rresponde a las fases méas tempranas de Moche,
y posiblemente proviene de las regiones de
Piura o Jequetepeque. En esta pieza se repre-
senta un entierro con una fosa funeraria poco
profunda abierta en la parte frontal, dentro de
ella un individuo acomodando un pequefio far-
do de tela que cubre a un cuerpoy a la que se le
ha representado burdamente una cara humana.
Sobre la superficie aparecen los restos de hasta
tres individuos, cada uno de ellos llevando un
gran baculo, que termina en cabeza de porra.
El entierro que se representa es mas simple que
los anteriores, el cuerpo aparece sin ofrendas y
sin mayor ornamentacidn. Sin embargo, lo que
es distintivo es la presencia de los oficiantes
con baculo, que parecerian representar a una en-
tidad politica central o quiza un sacerdocio.
Aun cuando estos artefactos nos proporcio-
nan valiosisima informacion acerca de aspec-
tos del ritual funerario que no se preservaron
en ningln otro tipo de fuente, la reconstruccion
propuesta no se puede generalizar a todos los

Fig. 37. Estructuras cuadrangulares en la llanura
funeraria de San José de Moro asociadas directamente
a grandes tinajas que sirvieron para almacenar y
repartir chicha de maiz antes, durante y después de las
ceremonias funerarias.

territorios Mochica, es decir a los estados
Mochicas que existieron en otros valles. Asi-
mismo, tampoco tenemos indicadores para afir-
mar que los mismos rituales se dieron en otros
periodos del desarrollo de esta sociedad. Como
hemos visto al discutir los datos arqueol6gicos,
existe una cierta variabilidad en las practicas
funerarias en diferentes regiones. Los rituales
aqui vistos son aparentemente diferentes entre
si. Cabria proponer que el ritual representado
en el Tema del Entierro corresponderian a los
individuos de la elite gobernante, enterados en
profundas camaras funerarias dentro de atau-
des, adornados con mascara y rodeados de
ofrendas funerarias. La procesion funeraria co-
rresponderia a un individuo de alto rango, pero
no de la elite gobernante, puesto que este pare-
ce estar envuelto en una tela y no estaria



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 29

Fig. 38. Detalle de tinajas rodeadas de estructuras circulares que reforzaban el cuello de las mismas.

dentro de un atadd. Una diferencia que quiza
es aun mas significativa es la identificacién del
caracter delo individuos involucrados en el ri-
tual. En los ejemplos del Tema del Entierro los
actores principales son Dioses, mientras que en
el otro caso los actores son todos seres huma-
nos. Aparentemente se reservaria la dignidad de
un entierro conducido por divinidades sélo para
los individuos de posicion social méas alta,
mientras que el resto de los mortales tendria que
tener un cortejo formado por hombres y muje-
res.

CONCLUSIONES

Los rituales de la muerte estuvieron para
los Mochicas entre las actividades ceremonia-
les mas importantes y méas estrictamente regu-
ladas. En ellos se invirti6 gran cantidad de la
riqueza socialmente generada y se contd con la
participacion de personas y grupos sociales en
proporcidn a la posicién de los individuos. Su-
ponemos que el papel fundamental de los ritua-
les de elite era dar continuidad a la comunidad
luego de la ruptura del orden que significaba la
muerte de un individuo importante. A nivel fa-
miliar se debieron celebrar versiones menores
de estos rituales.

Larecreacion de las identidades ceremonia-
les de los individuos fue una parte integral del

ceremonial funerario. Estas identidades no solo
son la de los individuos identificados como sa-
cerdotes o dioses, sino las de simples guerre-
ros y corredores. Las identidades y las posicio-
nes sociales se recrearon en las tumba a través
de la combinacioén de artefactos, del tratamien-
to de los cuerpos y de la construccion de las
tumbas.

Las ceremonias que conducian al entierro
de un individuo importante eran muy elabora-
das y complejas, e involucraban la participa-
cion de muchas personas. Inversamente. Las
ceremonias reservadas para los miembros mas
pobres de la sociedad eran sumamente simples
y poco ornamentadas. Parte importante en las
ceremonias eran los desfiles y otras activida-
des con musicos y danzantes, la ingestién de
chicha y la ofrenda de productos (Figuras 36,
37 y 38). Estos rituales parecen también haber
estrado relacionados con actos de sacrificios,
de animales o de algin ser humano.

BILIOGRAFIA

Alva A., Walter, 1988. Discovering the New
World’s richest unlooted tomb. Natio-nal
Geograp-hic Magazine 174 (4): 510 549.
Washington D.C., National Geographical
Society.

Alva A., Walter, 1990. New tomb of royal



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 30

splendor. The Moche of ancient Peru.
National Geographic Magazine 177 (6): 2
15. Washington, D.C., National Geographic
Society.

Alva A., Walter, 1995. Sipan. Cerveceria
Backus y Johnston, S. A., Lima.

Alva A., Walter, 1999. Sipan, Descubrimieto e
Investigacion. Lima.

Alva, Walter y Christopher B. DONNAN, 1993.
Tumbas reales de Sipan. Fowler Museum
of Cultural History, University of
California, Los Angeles.

Bennett, Wendell C., 1939. Archaeology of the
North Coast of Peru. An Account of
Exploration and Excavation in Viru and
Lambayeque Valleys. Anthropological
Papers of the American Museum of Natu-
ral History, 37 (1). Nueva York, The
American Museum of Natural History.

Binford, Lewis, 1971. Mortuary Practices:
Their Study and Their Potential. In
Approaches to the Social Dimension of
Mortuary Practices, Edited by James
Brown, 6-29. Memoirs of the Society for
American Archaeology, No. 25.

Brown, James, 1981. The search for rank in
prehistoric burials.In The archaeology of
Death, edited by Chapman et al., 25-38.
New directions in Archaeology, Cambridge
University Press.

Brown, James (Ed.), 1971. Approaches to the
Social Dimension of Mortuary Practices.
Memoirs of the Society for American
Archaeology, No. 25.

Castillo Butters, Luis Jaime, 1996. La Tumba
de la Sacerdotisa de San José de Moro. Ca-
talogo para la exposicién del mismo nom-
bre. Centro Cultural de la Pontificia Uni-
versidad Cat6lica del Peru, 15 de Noviem-
bre de 1996 al 15 de Enero de 1997, Lima.

Castillo Butters, Luis Jaime, 1999. Las Tum-
bas Sagradas de las Sacerdotisas de San
José de Moro. En Perq, dioses, Pueblos y
Tradiciones, pp. 40-55. Catalogo para la
exposicion realizada en la Abbaye de
Daoulas, 12 de Mayo al 31 de Octubre,
1999, Finisterre, Francia.

Castillo Butters, Luis Jaime, 2000. The
Sacrifice Ceremony, Battles and Death in
Mochica Art/ La Ceremonia del Sacrificio,
Batallas y Muerte en el Arte Mochica. En
La Ceremonia del Sacrificio, Batallas y

Muerte en el Arte Mochica. Catalogo para
la exposicion del mismo nombre. Museo Ar-
queoldgico Rafael Larco Herrera, Febrero
a Agosto del 2000, Lima.

Castillo Butters, Luis Jaime, ms. The Last of
the Mochicas, a View form de
Jequetepeque Valley. Texto en prensa que
serd publicado en las actas del Seminario
Moche: Art and Political Representation in
Ancient Peru. Joanne Pillsbury, editora.
National Gallery of Art, Center for the
Advanced Study of the Visual Arts, Febre-
ro5y 6 de 1999, Washington.

Castillo, Luis Jaime y Christopher B. Donnan,
1994a. Los Mochicas del Norte y los
Mochicas del Sur, una perspectiva desde el
valle del Jequetepeque. En Vicus, editado
por Krzysztof Makowski, 142-181. Colec-
cion Arte y Tesoros del Peru, Banco de Cré-
dito del Peru, Lima.

Castillo, Luis Jaime y Christopher B. Donnan,
1994b. La ocupacion Moche de San José
de Moro, Jequetepeque. En Moche Pro-
puestas y Perspectivas, S. Uceda y E.
Mujica, editores, pags. 93-146. Lima.

Cordy-Collins, Alana, 1977. The moon is a
boat! A study in iconographic methodology.
En: Pre-Columbian Art History, Selected
Readings, A. Cordy—-Collins y J. Stern, edi-
tores, pags. 421 434. Palo Alto, Peek
Publications.

Donnan, Christopher B., 1975. The thematic
approach to Moche iconography. Journal
of Latin American Lore 1 (2): 147 162.
Latin American Center, University of
California. Los Angeles.

Donnan, Christopher B., 1978. Moche Art of
Peru. Pre—-Columbian Symbolic
Communication. Museum of Cultural
History, University of California. Los An-
geles.

Donnan, Christopher B., 1982. Dance in Moche
art. Nawpa Pacha 20: 97 120. Berkeley,
Institute of Andean Studies.

Donnan, Christopher B., 1988. Unraveling the
mystery of the Warrior—Priest. Iconography
of the Moche. National Geograp-hic Ma-
gazine 174 (4): 550 555. Washington,
National Geographical Society.

Donnan, Christopher B., 1990. Masterworks of
art reveal a remarkable Pre—Inca World.
National Geographic Magazine 177 (6): 16



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 31

33. Washington, National Geographical
Society.

Donnan, Christopher B., 1995. Moche Funerary
Practice. En Tombs for the Living, Andean
Mortuary Practices, T. Dillahay, editor,
pags. 111-160. Dumbarton Oaks Research
Library and Collection. Washington, D.C.

Donnan, Christopher B. y Luis Jaime Castillo,
1992. Finding the tomb of a Moche
priestess. Archaeology 45 (6): 38 42. New
York, The Archaeological Institute of
America.

Donnan, Christopher B. y Luis Jaime Castillo,
1994. Excavaciones de tumbas de
sacerdotisas Moche en San José de Moro,
Jequetepeque. En Moche Propuestas y
Perspectivas, S. Uceda y E. Mujica, edito-
res, pags. 415-425. Lima.

Donnan, Christopher B. y Guillermo Cock (edi-
tores), 1986. The Pacatnamu Papers,
Volume 1. Museum of Cultural History,
University of California. Los Angeles.

Donnan, Christopher B. y Guillermo Cock (edi-
tores), 1997. The Pacatnamu Papers,
Volume 2, The Moche Occupation.
Museum of Cultural History, University of
California. Los Angeles.

Donnan, Christopher B. y Carol J. Mackey,
1978. Ancient Burial Patterns of the
Moche Valley, Peru. Austin, University of
Texas Press.

Donnan, Christopher y Donna McClelland,
1979. The Burial Theme in Moche
Iconography. Studies in Pre—Columbian
Art and Archaeology, 21. Dumbarton Oaks,
Washington, D.C.

Donnan, Christopher y Donna McClelland,
1997. Moche Burials at Pacatnamd. En: The
Pacatnamu Papers, C. Donann y G. Cock,
editores, vol. 2, pags. 17-188. Museum of
Cultural History, University of California.
Los Angeles.

Donnan, Christopher y Donna McClelland,
1999. Moche Fineline Painting, Its
Evolution and Its Artists. Fowler Museum
of Cultural History, University of
California, Los Angeles.

Franco, Régulo, César Galvez y Segundo
Vésquez, 1994. Arquitectura y decoracion
Mochica en la Huaca Cao Viejo, Complejo
El Brujo: resultados Preliminares. En
Moche Propuestas y Perspectivas, S.

Uceday E. Mujica, editores, pags. 147-180.
Lima.

Franco, Régulo, César Galvez y Segundo
Vésquez, 1996. Los Descubrimientos Ar-
queologicos en la Huaca Cao Viejo, Com-
plejo EI Brujo. Arkinka 1(5) 82-94. Lima.
1998 Desentierro Ritual de una Tumba
Moche: Huaca Cao Viejo. Sian 3 (6) 9-18.
Trujillo.

Holmquist, Ulla, 1992. El personaje mitico fe-
menino de la iconografia mochica. Tesis
de Bachillerato. Tesis de bachillerato, Fa-
cultad de Letras y Ciencias Humanas.
Pontificia Universidad Catolica del Peru.
Lima.

Jones, Julie, 1979. Mochica works of art in
metal: A review. En: Pre—Columbian
Metallurgy of South America, E.P. Benson,
editor, pags. 53 104. Washington, D.C.,
Dumbarton Oaks.

Kroeber, Alfred L., 1925. The Uhle pottery
collections from Moche. University of
California Publications in American
Archaeology and Ethnology 21 (5): 191
234. Berkeley.

Larco Hoyle, Rafael, 1938. Los Mochicas.
Tomo 1. Lima, Casa editora La Crénica y
Variedades S.A.

Larco Hoyle, Rafael, 1939. Los Mochicas.
Tomo 2. Lima, Casa editora La Crénica y
Variedades S.A.

Larco Hoyle, Rafael, 1943. La escritura
mochica sobre pallares. Revista Geografi-
ca Americana 20 (112): 277 292; y 20
(123): 345 354. Buenos Aires.

Larco Hoyle, Rafael, 1945. Los Mochicas (Pre-
Chimu de Uhley Early Chimu de Kroeber).
Buenos Aires, Sociedad Geografica Ame-
ricana.

Larco Hoyle, Rafael, 1948. Cronologia arqueo-
l6gica del norte del Peru. Biblioteca del
Museo de Arqueologia Rafael Larco
Herrera, Hacienda Chiclin. Buenos Aires,
Sociedad Geografica Americana.

Larco Hoyle, Rafael, 1965. Checéan. Essay on
Erotic Elements in Peruvian Art. Génova,
Paris y Munich, Nagel Publishers.

Lumbreras S., Luis Guillermo, 1979. El arte y
la vida Vicus. Lima, Banco Popular del
Peru.

Lumbreras S., Luis Guillermo, 1987. Vicus:
coleccién arqueolégica. Lima, Museo del



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 32

Banco Central de Reserva del Perd.

Lyon, Patricia J.,1978. Femele supernaturals in
ancient Peru. Nawpa Pacha 16: 95 140.
Berkeley, Institute of Andean Studies.

Lyon, Patricia J., 1981. Arqueologia y mitolo-
gia: la escena de los ‘Objetos animados’ y
el tema de ‘El alzamiento de los objetos’.
Scripta Ethnologica 6: 105 108. Buenos
Aiires.

Makowski, Krzysztof, 1994. Los Sefiores de
Loma Negra. En Vicus, editado por
Krzysztof Makowski, 83-141. Colecci6n
Arte y Tesoros del Peru, Banco de Crédito
del Per(, Lima

McClelland, Donna D., 1977. The Ulluchu: A
Moche symbolic fruit. En: Pre-Columbian
Art History, Selected Readings, A. Cordy—
Collins y J. Stern, editores, pags. 435 452.
Palo Alto, Peek Publication.

Narvaez V., Alfredo, 1994. La Mina: una tum-
ba Moche I en el valle de Jequetepeque. En
Moche Propuestas y Perspectivas, S.
Uceda y E. Mujica, editores, pags. 59-92.
Lima.

Nelson, Andrew y Luis Jaime Castillo, 1998.
Huesos a la Deriva, Tafonomia Funeraria
en Entierros Mochica Tardios de San José
de Moro. Boletin de Arqueologia PUCP,
1:137-163.

O’shea, John, 1981. Lima. Social configuration
and the archaeological study of mortuary
practices: a case study. In The archaeology
of Death, edited by Chapman et al., 39-52.
New directions in Archaeology, Cambridge
University Press.

1984 Mortuary Variability, An
Archaeological Investigation. Orlando,
Academic Press.

Quilter, Jeffrey, 1990. The Moche revolt of the
objects. Latin American Antiquity 1 (1): 42
65. Washington, D.C., Society for American
Archaeology.

Saxe, Arthur, 1970. Social Dimensions of
Mortuary Practices. Ph.D. Dissertation on
Anthropology, University of Michigan.
AnnArbor, University Microfilms, Inc.

Strong, William D. y Clifford Evans, Jr., 1952.
Cultural Stratigraphy in the Viru Valley,
Northern Peru: The Formative and
Florescent Epoch. Columbia Studies in
Archaeology and Ethnology, 4. New York,
Columbia University Press.

Tainter, Joseph, 1978. Mortuary Practices and
the Study of Prehistoric Social Systems. In
Advances in Archaeological Method and
Theory, Volume 1, edited by Michael B.
Schiffer, 105-141. Academic Press, London

Tello, Ricardo, 1997. Excavaciones en la Uni-
dad 12 de la Plataforma I. En: Investiga-
ciones en la Huaca de la Luna 1995, S.
Uceda, E. Mujica y R. Morales, editores,
pags. 29-38. Facultad de Ciencias Sociales,
Universidad Nacional de La Libertad -
Trujillo.

Ucko, Peter, 1969. Ethnographic and
archaeological interpretations of funerary
remains. World Archaeology 1:262-290.

Ubbelohde-Doering, Heinrich, 1967. On the

Royal Highways of the Incas. Londres,
Thames and Hudson. New York, Frederick
A. Praeger Publisher.
1983 Vorspanische  Gréaber von
Pacatnamu, Nordperu. Materialien zur
Allgemeinen und Vergleichenden
Archaologie, 26. Kommmission fir
Allgemeine und Vergleichende Archédologie
des Deutschen Archdologischen Instituts.
Bonn.

Uceda C., Santiago, 1997. El Poder y la Muer-
te en la Sociedad Moche. En: Investigacio-
nes en la Huaca de la Luna 1995, S.
Uceda, E. Mujica y R. Morales, editores,
pags. 177-188. Facultad de Ciencias Socia-
les, Universidad Nacional de La Libertad —
Trujillo.

Uceda, Santiago y José Canziani, 1998. Anali-
sis de la Secuencia Arquitectonica y Nue-
vas Perspectivas de Investigacion en la
Huaca de la Luna. En: Investigaciones en
la Huaca de la Luna 1996, S. Uceda, E.
Mujica y R. Morales, editores, pags. 139-
158-116. Facultad de Ciencias Sociales,
Universidad Nacional de La Libertad -
Trujillo, Lima

Uceda, Santiago y Elias Mujica (editores),
1994. Moche Propuestas y Perspectivas.
Actas del Primer Coloquio sobre la cultura
Moche (Trujillo, 12 al 16 de abril de 1993).
Universidad Nacional de la Libertad,
Trujillo; Instituto Frances de Estudios
Andinos, Asociacion Peruana Para el Fo-
mento de las Ciencias Sociales, Lima.

Uceda, Santiago, Ricardo Morales, José
Canziani y Maria Montoya, 1994.



Castillo, Los Rituales Mochicas de la Muerte 33

Investigaciones sobre la arquitectura y re-
lieves policromos en la Huaca de la Luna,
valle de Moche. En Moche Propuestas y
Perspectivas, S. Uceda y E. Mujica, edito-
res, pags. 251-303. Lima.

Uhle, Max, 1915. Las ruinas de Moche Boletin
de la Sociedad Geografica de Lima 30 (3-
4): 57 71. Lima.

Verano, John, 1994. Caracteristicas fisicas y
biologia osteoldgica de los Moche. En
Moche Propuestas y Perspectivas, S.
Uceday E. Mujica, editores, pags. 307-326.
Lima.



