a Gesta del Guerrero

Luis Jaime Castillo Butters

Pontificia Universidad
Catdlica del Peri



Castillo, La Gesta del Guerrero 2

La Gesta del Guerrero

Luis Jaime Castillo Butters

La cultura Mochica se desarroll6 en los fértiles
valles de la Costa Norte del Per( aproximadamente
a partir del afio 150 d.C. (Figuras 1y 2). Los dife-
rentes ndcleos que conformaban la sociedad Mochica
fueron los primeros en Sudamérica que alcanzaron a
agrupar centralizadamente vastos territorios en es-
tados regionales, y consecuentemente, grandes po-
blaciones organizadas de acuerdo a una estructura
altamente jerarquizada. Paralelamente a la crecien-
te complejidad politicay social, y para darle la nece-
saria legitimidad, se creo una elaborada ideologia que
se materializ6 en grandes templos y lugares de culto
en los que se escenificaban rituales y ceremonias
funerarias y para los que se utilizaron elaborados
objetos rituales. Asimismo, desarrollaron tecnologias
especializadas para la produccién de alimentos par-
ticularmente en irrigacion, agricultura y pesca, y la
produccion de artefactos para el uso domestico y
ritual. En sus setecientos afios de historia la cultura
Mochica fue gobernada por una elite que combinaba
el poder secular con una importante funcion ritual,
verdaderos dioses vivientes.

Para estudiar la vida, las costumbres y las tradi-
ciones que se practicaron en esta sociedad, y a falta

de registros escritos, la arqueologia se vale de los
restos materiales que han soportado el paso del tiem-
po. Ellos son particularmente explicitos en lo que se
refiere, por ejemplo, a su tecnologia, a su dieta, a sus
practicas funerarias, y en fin, a todos los aspectos de
la vida que tienden a expresarse a través objetos.
Las ideas, las historias y los mitos, las practicas
religiosas, los nombres y proezas de los dioses
generalmente no se preservan por que existen
prescindiendo de todo soporte material. Relatos y
ceremonias tienen el mismo caracter. Las historias
de la comunidad, los mitos de origen y las hazafias de
los héroes y dioses suelen ser transmitidas por via
oral, desapareciendo luego de que se expresan; las
fiestas y ceremonias generalmente se escenifican en
templos que luego son limpiados escrupulosamente,
borrando toda huella de lo que alli ocurrié. Sin em-
bargo, en algunos casos las sociedades antiguas han
desarrollado elaborados sistemas de representacion
artistica a través de los cuales se han ilustrado, en
cerdmica, metal, textil o pintura mural, ritos y cere-
monias, mitos y leyendas, ideas y valores respecto a
lo que era mas sagrado. Estos conjuntos de image-
nes se denominan iconografia, y entre las sociedades

LuisJaime Castillo Butters. Profesor Principal del Departamento de Humanidades, Seccion de Arqueologia y Director de Relaciones
Internacionales y Cooperacion de la Pontificia Universidad Catolica del Perd. (Icastil@pucp.edu.pe)



Castillo, La Gesta del Guerrero 3

Flushicn
iy Fiurn

_-..:1." y
ol o
ra

[EETR T

NMURCHIC AN o
DELNORTE a
- Muochica &
de Lambaycrue e
il o a-

= A
qn -.l.uq':- - = - 'm <]
- o M Beyutepogas iy
R e Sy
o P LA 1-“F s
=

Rk
-
[EETES T

i e r -,
A S
T T T - B — b 3
::;f"“ ETI )

-
i-3
o 1 =
B BEARE BT -/.?'c' 1 ¥ [
.'n -._EI-.IIJ LA LU y e -

Fig. 01. Mapa de la Costa Norte del Pert con indicacion
de las principales regiones y sitios Mochica.

BTN TR A ST

ERCGICTS MOCTRCA SR

[ ]

& WOCHICA ¥
et i MOCHICA TAREK
et
MOCHECA TV
MOCHIC A MEDI T
%
MOCIRCA |

Rl
o5

Fig. 02. Cuadro comparativo de los estilos asociados a
las regiones Mochica Norte y Mochica Sur.

andinas la Iconografia Mochica es sin duda la més
sobresaliente por su riqueza y detalle, ilustrando en
gran realismo todo un vasto bagaje de ceremonias y
narraciones religiosas.

La lectura de estas imagenes no es tarea senci-
Ilay hasido el sujeto de una larga tradicion de inves-
tigadores que, empezando con Uhle, Tello y Larco
paso a paso han ido desentrafiando el las historias
escondidas en los ceramios. Hoy sabemos que la ico-

nografia Mochica tiene como sujeto a la vida cere-
monial de esta sociedad, y no a su vida cotidiana
(Hocquenghem 1987); que esta compuesta por un
namero limitado de temas (Donan 1975) y que estos
posiblemente corresponden a narraciones miticas o
a escenificaciones rituales (Castillo 1991); que fue el
trabajo de artesanos altamente especializados y par-
ticularmente competentes con las narraciones y los
ritos. El trabajo de los investigadores ha permitido
reconocer a los dioses y delimitar sus funciones, de-
finir los temas que se representan y estudiar su evo-
lucion en el tiempo (Donnan y McClelland 1999) y
entre los estados Mochicas. Més aun, las recientes
excavaciones de importantes sitios Mochicas como
las Huacas de la Luna (Figs. 3,4y 5) y el Brujo (Fig.
7), o los cementerios de Sipan (Fig. 8), Dos Cabezas
(Fig. 9) y San José de Moro (Fig. 6) han permitido
verificar que muchas de las historias que se ilustran
en los ceramios tienen un correlato fiel en los con-
textos arqueoldgicos (Alvay Donnan 1993, Donnan
y Castillo 1994, Franco et.al. 1994, Uceda et.al.
1994)(Fig.3). Finalmente, el estudio cuidados de es-
tas imagenes ha permito lo inimaginable, reconstruir
las narraciones paso a paso y en gran detalle, es de-
cir recuperar las historias que se contaban en la cos-
ta norte hace mas de mil afios. En los siguientes pa-
rrafos, y sustentados en los estudios de muchos in-
vestigadores, intentaremos reconstruir en detalle la
mas importante narracion y ciclo ritual de la religion
Mochica. Si bien esta no tiene nombre, en su conjun-
to se puede denominar “La Gesta del Guerrero”.

Fig. 03. Parte del Mural con representaciones de
guerreros en alto relieve en Huaca
de la Luna.



Castillo, La Gesta del Guerrero 4

Fig. 5. Objeto de Metal con representacion de Guerrero Fig. 6. Botella asa estribo con decoracidn en relieve
registrado en las excavaciones en Huaca de la Luna. registrada en la M-U 813 en San José de Moro.



Castillo, La Gesta del Guerrero 5

Fig. 7. Reconstruccién de los disefios en los murales del Complejo Arqueoldgico El Brujo.

Fig. 8. Objeto de metal registrado en Sipan. Fig. 9. Vasija escultérica con representacion de guerrero
procedente de Dos Cabezas.



Castillo, La Gesta del Guerrero 6

La Gesta del Guerrero

Usando como fuente de informacion la cerami-
ca pintada y modelada por los artesanos Mochicas,
las pinturas y relieves que aparecen en los muros de
los templos y otra evidencia material descubiertas por
los arquedlogos de campo, se ha podido determinar
que el centro de la liturgia religiosa Mochica era una
compleja ceremonia que culminaba con el sacrificio
de guerreros vencidos en el campo de batalla. La
ceremonia, que ha sido llamada del “Sacrifico”
(Hocquenghem 1987) (Fig. 10), dado que culminaen
la muerte ritual de los prisioneros, y de la “Presenta-
cion” (Donnan 1975) (Fig. 11), ya que su sangre es
presentada en copas ceremoniales a una divinidad,
ha podido ser reconstruida en base al analisis de las
representaciones en ceramios de las colecciones de
museos repartidos por todo el mundo. EI Museo
Larco, al poseer la coleccion mas grande de cerami-
ca Mochica es quiza también el Gnico museo en el
gue encontramos representaciones de todos los mo-
mentos de la gesta.

La primera parte de la ceremonia era el Com-
bate Ritual (Fig. 12). En el se enfrentaban guerreros
fuertemente armados con estolicas y lanzas, porras
de madera o0 metal, escudos y hondas y ricamente
ataviados con tocados y plumeros elaborados,
orejeras, pintura facial, pectorales y brazaletes de
cuentas, camisas decoradas con iméagenes de olas o
escaleras, faldellines y taparrabos, coxaleras y cam-
panas. La elaboracion de sus vestidos hacen presu-
mir que eran miembros de las élites de la sociedad
Mochica. Muchas veces los guerreros de un mismo
bando llevaban los mismos elementos, por ejemplo,
aparecen con el mismo tocado, las mismas camisas
o0 con decoracion facial muy semejante, lo que nos
lleva a pensar que tuvieron el mimo origen, provinie-
ron del mismo pueblo, o quiza fueron de la misma
familia. Si bien estas escenas se han usado frecuen-
temente para ilustrar la guerra en el antiguo Peru,
existe una cierta controversia respecto su razon de
ser y al origen de quiénes participaban en la batalla.
En su gran mayoria los guerreros de ambos bandos
estan ataviados a la usanza Mochica y sélo en algu-
Nos casos aparecen guerreros que podrian haber sido
forasteros y a los que se representa con porras con
cabezas de piedra, tocados decorados con manos y
pendientes compuestos por discos. Estos forasteros
se enfrentan a guerreros Mochicas y generalmente
llevan las de perder. Es también posible que estos

guerreros pertenezcan a grupos minoritarios de la
sociedad Mochica. Si efectivamente los guerreros son
todos Mochicas, entonces estos enfrentamientos no
serian verdaderas guerras, sino combates rituales
(Hocquengehem 1987), como los combates del
Chiaraje que aun se escenifican el la zona del Cusco.
En algunos caso los guerreros no son seres humanos
sino animales antropomorfizados vestidos y armados
como guerreros que se dirigen a un combate. No esta
claro si estos guerreros animales realmente comba-
ten o si estan dirigiéndose a los enfrentamientos con-
tra objetos animados en la Ceremonia llamada de la
Rebelion de los Objetos (Fig.13).

El combate ritual mismo, descrito en gran deta-
lle en cientos de ceramios, consistia en un enfrenta-
miento entre dos guerreros, uno de cada bando, has-
ta que uno de ellos fuera derrotado y capturado. Es
muy probable que el combate, como toda actividad
ritual, haya estado regulado. Por ejemplo, en muy
pocos casos vemos a dos guerreros de un grupo ata-
car a uno del opuesto, fue mas bien un enfrentamien-
to de un individuo contra otro, cuerpo a cuerpo. Pa-
receria que los guerreros embisten a sus contrincan-
tes con sus porras hasta que uno perdia su tocado y
se le llegaba a ver el cabello (Fig. 14). Esto es de
enorme trascendencia ya que en le arte Mochica sélo
se ve el cabello de un hombre cuando ha sido derro-
tado y esta cercano a su muerte. Podemos presumir
que los guerreros emplearian toda su habilidad y es-
mero para evitar ser derrotados, por lo que en el pro-
ceso algunos guerreros eran heridos y aparecen san-
grando por la nariz o de la cabeza. Si bien muy fre-
cuentemente vemos que los guerreros portan
estolicas y lanzas, nunca vemos en las escenas de
combate que hayan individuos atravesados por dar-
dos, cosa que si ocurre en las escenas de la caza del
venados. El objetivo Gltimo del combate era la captu-
ra de los guerreros y no su muerte en el campo de
batalla. A decir verdad es muy raro encontrar repre-
sentaciones donde aparezcan guerreros muertos, lo
que refuerza el caracter ritual de los combates y su
diferencia con una batalla real, en la que se espera-
riamos liquidar al méaximo nimero de contrincantes.

El guerrero vencido rapidamente se convertian
en prisionero, se le despojaba de sus ropajes, se le
ataba las manos a la espalda y se le pasaba una soga
por el cuello. Ya sin vestimenta es posible ver que
muchos guerreros llevaban el cuerpo cubiertos con
tatuajes, lo que se ha confirmado en algunos raros
casos de momias donde se conservo la piel



Castillo, La Gesta del Guerrero

Fig. 10. Roll out de la Ceremonia del Sacrificio. Tomado de Donnan 1999.

Fig. 11. Roll out de la Ceremonia de Presentacion de la Copa. Tomada de Donnan 1999.

Fig. 12. Roll out de Combate Ritual entre los Guerreros. Tomado de Hocquenghem 1987.



Castillo, La Gesta del Guerrero 8

Fig. 13. Roll out de la Rebelion de los Objetos. Tomado de McClelland y Donnan 1999.

o e | \.‘ r -:.1|
o TR TR AR TN X XX KR KN
TR R RN R _.a};*;?}_;ﬁﬁ\\:_
A b g ) / -._\:' J._‘:\;%l\ ;I,:-};r"r_\f?\_:fx -"Kr AT A

) | '.I_\":ul L .:’-; __.u_- __._I_,-;__'J/ A . :
,-'.-"‘,{‘){va?’ﬁfki‘w'.'xh’ﬁ AL ;‘\ . A

Fig. 14. Guerreros en combate ritual. Tomado de McClelland y Donnan 1999.



Castillo, La Gesta del Guerrero 9

(Ubbelohde Doering 1983). Existes algunos casos de
individuos de muy alto rango que lograron retener la
camisa luego de la derrota (Benson 1982). Sin em-
bargo, incluso a estos prisioneros se les representa
sin faldellin y taparrabos y con los érganos genitales
desproporcionadamente grandes. Pareceria que las
representaciones trataban de enfatizar la fuerzay vi-
rilidad de los prisioneros. No se trataba, por tanto, de
individuos debilitados en la batalla, sino de jovenes
guerreros que aun poseian toda su potencia
reproductiva. A continuacion los prisioneros desnu-
dos y atados eran presentados a guerreros de alto
rango que aparecen esperando el desenlace del com-
bate en lugares ligeramente alejados del campo de
batalla. Los prisioneros no eran encerrados ni custo-
diados por la fuerza, pareceria, por el contrario, que
son victimas voluntarias para el sacrificio que les es-
pera.

Tanto los combates rituales, como la prepara-
cion de los prisioneros parece haber tenido lugar en
espacios abiertos, quizas en el desierto aledafio a los
asentamientos Mochicas. Esta primera parte de la
ceremonia no ocurre en espacios circunscritos por
arquitectura, ni en patios ceremoniales, sino en areas
donde crecen naturalmente suculentas y cactaceas
nativas del desierto costefio como la Sabila
(Tillandcia). A medida que nos movemos del comba-
te a la siguiente parte del ritual la escena vuelve a
localizarse en espacios construidos.

Desnudos y atados, los prisioneros eran lleva-

dos en procesiones a lugares donde se procedia a su
sacrificio. En algunos casos las procesiones de pri-
sioneros se tornaban verdaderos desfiles, con algu-
nos prisioneros llevados en literas por sus comparie-
ros de infortunio, y otras siendo arrojados desde pi-
cos (Fig.15). Es importante anotar que estos desfiles
confluyen en estructuras techadas que se encuen-
tran muchas veces en lo alto de monticulos. Asimis-
mo, en una serie de ejemplos vemos como el trans-
porte y manipulacion de los prisioneros deja de ser
tarea de los guerreros victoriosos, que son reempla-
zados por oficiantes que se distinguen por llevar sim-
ples tocados compuestos por unatela en la parte fron-
tal de la cabeza. Pero no todos los prisioneros tenian
el mismo fin, las representaciones Mochas ilustran
diferentes tipos de sacrificios, unos que se realizaban
en estructuras ceremoniales, como las Huacas de la
Luna o El Brujo, y otros en las islas guaneras a don-
de los prisioneros eran conducidos en balsas de toto-
ra. Los prisioneros son, sin embargo, los mismos, como
si su captura fuera un proceso unico, pero su destino
fuera diverso.

AUn cuando en algunos casos lo prisioneros eran
decapitados o desmembrados (Fig.16), por lo gene-
ral el sacrifico consistid en el desangrado de los pri-
sioneros. El sacrificio parece haber tenido como fun-
cion principal extraer la sangre de los prisioneros, so-
metiéndolos a un muerte lenta y debilitadora a medi-
da que perdian el fluido vital, para lo cual se les hacia
una perforacion en el cuello y se insertaba un tubo,

Fig. 15. Roll out de la representacion del desfile de prisioneros vencidos. Tomado de Hocquenghem 1987.



Castillo, La Gesta del Guerrero 10

Fig. 16. Desmembramiento de los prisioneros. Tomado de McClelland y Donnan 1999.

aparentemente de hueso o metal, por donde se con-
ducia la sangre. La sangre no se perdia sino que, por
el contrario, era cuidadosamente recogida en copas
ceremoniales para ser bebida por su dioses-hombres.
El sacrifico mismo es generalmente ejecutado en las
representaciones por animales antropomorfos, parti-
cularmente felinos y murciélagos. Se produce en este
punto un transito de un mudo meramente humano, a
otro donde los actores son habitualmente seres so-
brenaturales

Nuestra reconstruccion de esta compleja cere-
monia llega a su fin con el sacrifico y la presentacion
de la sangre de los prisioneros. Afortunadamente
existen algunos ceramios que resultan verdaderos
eslabones, en los que los artistas representaron en
gran detalle los acontecimientos que forman la cere-
monia. Uno de ellos, y quiza una de las piezas de
ceramica Mochica mas importante que existe, es la
“Pieza Larco”. Esta, y una casi gemela que existe
en el museo de Munich, representan la ceremonia en
todos sus detalles. En la parte inferior del disefio de
la “Pieza Larco” de se ilustra el sacrificio de los pri-
sioneros A la derecha podemos ver a dos prisioneros
desnudos y con las manos atadas. Junto a ellos apa-
recen dos personajes cortandoles el cuello, el de la
derecha es un personaje con caracteristicas de mu-
jer y el de la izquierda un personaje con cabeza y
patas de felino. Junto al prisionero de la izquierda
podemos ver pequefios puntos que representan la
sangre emanando del corte en el cuello. Todas las
evidencias apuntan a que la sangre era recogida en
cuencos muy simples, y que luego el liquido era ver-
tido en copas de pedestal alto, como la que lleva el
personaje principal en la parte superior del dibujo (Fig.
17).

La sangre extraida de los prisioneros, jovenes
guerreros del mismo origen étnico que sus vencedo-
res, era sin duda vista como un fuente de vitalidad y

fecundidad. En la parte superior de la representacién
de la “Pieza Larco” vemos a cuatro personajes rica-
mente ataviados que por sus caracteristicas pode-
mos distinguir como divinidades del pante6n Mochica
y sacerdotes de sus cultos. El del extremo izquierdo
es sin duda el de mayor jerarquia y recibe la copa
con la sangre de los prisioneros. Los dos personajes
centrales, uno con la cabeza, alas, cola y garras de
un ave y el otro una mujer ataviada con un complejo
tocado, falda y pelo trenzado, son los encargados de
presentarle al individuo principal la copa con la san-
gre. Notese que la mujer aparece tapando la copa
con un plato de calabaza, quizé tratando de impedir
su coagulacién. El altimo personaje en la secuencia
es también de alto rango, y en otras oportunidades
aparece recibiendo la copa de manos del ave
antropomorfizada y la mujer. La presentacién de la
sangre parece haber sido el punto culminante de la
ceremonia, y si bien no se ilustra al sacerdote be-
biendo la sangre, es de suponer que lo hara. Los pri-
sioneros por su parte deben de haber muerto en este
punto. Sus cuerpo, como veremos fueron a dar a lu-
gares especiales, uno de los cuales fue ubicado en un
patio contiguo a la Huaca de la Luna.

Durante mucho tiempo se pensé que las repre-
sentaciones de sacrificios humanos no necesariamen-
te deberian coincidir con la realidad, es decir que los
Mochica no realizaron necesariamente los sacrificios
que en ellas se ilustra. Pero en los Gltimos afios las
excavaciones de cementerios y templos Mochicas
ha confirmado muchas de las situaciones que apare-
cen en el arte. Los individuos enterrados en las fas-
tuosos tumbas del sefior de Sipan y la Sacerdotisa de
San José de Moro corresponden los dos de los per-
sonajes que aparecen en la Escena de Presentacién
de la copa (Alva'y Donnan 1993, Donnan y Castillo
1994). La Sacerdotisa en particular ha resultado in-
formativa ya que no solo su tocado es idéntico al que



Castillo, La Gesta del Guerrero 11

Fig. 17. Sacrificio de los Prisioneros. Tomado de McClelland y Donnan 1999.

se representa en el arte, pero aparecié con el mismo
tipo de copa de pedestal alto con la que se tomaba la
sangre. Este tipo de copa es, en cualquier caso muy
inusual, solo se conocen tres contextos en los que
han aparecido copas, todos correspondientes a mu-
jeres (Donan y Castillo 1994, Strong y Evans 1952).
La evidencia parece indicar que los gobernantes
Mochicas pudieron haber personificado los papeles
de los sacerdotes que ofician en los sacrificios du-
rante sus vidas. Pero las coincidencias no quedan
solo en los oficiantes. Las excavaciones en los tem-
plos de la Huaca de la Lunay el Brujo ha permitido
ubicar los espacios donde muy probablemente se
escenificaron los desfiles con prisioneros, los sacrifi-
cios y el consumo de la sangre (Uceda et.al. 1994,
Franco el.al. 1994). En las pinturas murales de la
Huaca el Brujo los arque6logos han encontrado re-
presentaciones a tamafio natural de prisioneros des-
nudos atados con sogas al cuello, asi como detalla-
das iméagenes de prisioneros luchando. La Huaca de
la Luna es semejante en estructura a la del Brujo,
por lo gue se espera encontrar en el futuro imagenes
semejantes. Pero en ella se han encontrado pruebas
aun mas fidedignas de que se realizaban sacrificios
humanos. En un patio aledafio a la Huaca aparecie-
ron decenas de jovenes con signos evidentes de ha-
ber sido golpeados y desangrados. Estos jovenes, sa-
crificados muy posiblemente en ocasion de una serie
de lluvias catastrdficas, serian los prisioneros que
aparecen en el arte.

La ceremonia de combate ritual y posterior sa-
crificio humano practicada por los Mochicas no es
Unica en América. En Mesoamérica encontramos la

“Guerras Floridas” practicados por los Aztecas de
México, gue culminaban en el sacrificio ritual de los
guerreros vencidos. Entre los Mayas, el ritual del “Jue-
go de la Pelota”, parece haber culminado también en
el sacrifico de algunos de los jugadores. El sacrificio
de guerreros parece haber tenido como objetivo se-
leccionar candidatos para el sacrificio entre los miem-
bros méas productivos de la sociedad. Desde la pers-
pectiva de la sociedad el sacrificio es la ofrenda de
uno de sus bienes mas preciados, a la vez que esta-
blece para todos y de manera inequivoca el derecho
que el estado ejerce sobre la violencia y la vida hu-
mana. Los dibujos Mochicas parecen decirnos que
los dioses, representados por los sacerdotes guerre-
ros en las ceremonias, dan la vida y por tanto tienen
derecho a quitarla.



Castillo, La Gesta del Guerrero

BIBLIOGRAFIA

ALVA, Walter y Christopher B. DONNAN
1993 Tumbas reales de Sipan. Fowler Museum of
Cultural History, University of California, Los Ange-
les.

BENSON, Elizabeth P.

1982 The well-dressed captives: Some
observations on Moche iconography. Baessler—
Archiv n.s. 30: 181222. Museum filr Vélkerkunde,
Berlin.

CASTILLOBUTTERS, Luis Jaime
1991 Narrations in Moche Art. Tesis de maestria.
Archaeology Program, University of California. Los
Angeles.

DONNAN, Christopher B.

1975 The thematic approach to Moche
iconography. Journal of Latin American Lore 1 (2):
147162. Latin American Center, University of
California. Los Angeles.

DONNAN, Christopher B. y Luis Jaime CASTILLO
1994 Excavaciones de tumbas de sacerdotisas
Moche en San José de Moro, Jequetepeque. En
Moche Propuestas y Perspectivas, S. Uceda y E.
Mujica, editores, pags. 415-425. Lima.

DONNAN, Christopher y Donna McCLELLAND
1999 Moche Fineline Painting, Its Evolution and
Its Artists. Fowler Museum of Cultural History,
University of California, Los Angeles.

FRANCO, Regulo, César GALVEZ y Segundo VASQUEZ
1994 Arquitectura y decoracién Mochica en la
Huaca Cao Viejo, Complejo El Brujo: resultados Preli-
minares. En Moche Propuestas y Perspectivas, S.
Uceday E. Mujica, editores, pags. 147-180. Lima.

HOCQUENGHEM, Anne Marie
1987 Iconografia mochica. Fondo Editorial,
Pontificia Universidad Cat6lica del Perd, Lima.

STRONG, William D. y Clifford EVANS, Jr.

1952 Cultural Stratigraphy in the Viru Valley,
Northern Peru: The Formative and Florescent Epoch.
Columbia Studies in Archaeology and Ethnology, 4.
New York, Columbia University Press.

UBBELOHDE-DOERING, Heinrich
1983 Vorspanische Grédber von Pacatnamd,
Nordperu. Materialien zur Allgemeinen und
Vergleichenden Archédologie, 26. Kommmission fiir
Allgemeine und Vergleichende Archéologie des
Deutschen Archdologischen Instituts. Bonn.

UCEDA, Santiago, Ricardo MORALES, José CANZIANI
y Maria MONTOYA
1994 Investigaciones sobre la arquitectura y re-
lieves policromos en la Huaca de la Luna, valle de
Moche. En Moche Propuestas y Perspectivas, S.
Uceday E. Mujica, editores, pags. 251-303. Lima.

12



