IDENTIDADES FUNERARIAS FEMENINAS
Y PODER IDEOLOGICO EN LAS
SOCIEDADES MOCHICAS

Luis Jaime Castillo Butters
Carlos E. Rengifo Chunga

Pontificia Universidad Programa Arqueoldgico San
Catolica del Peru José de Moro



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 2

Identidades funerarias femeninas y poder
Ideoldgico en las sociedades Mochicas

Luis Jaime Castillo Butters & Carlos E. Rengifo Chunga

Identidad y Poder entre los Mochicas

La arqueologia Mochica ha experimentado un
enorme avance en los Gltimos afios como producto
de una impresionante cantidad de investigaciones y
excavaciones. Lo que hoy en dia investigan y escri-
ben los expertos mochicologos difiere mucho de
aquello que se estudiaba y decia hace 20 afios (con-
trastar Benson 1972 y Moseley 2001, con Alva 2004;
Castillo et al. 2008; Pillsbury 2001; Uceda y Mujica
1994, 2003). En particular ha cambiado nuestra per-
cepciodn acerca de la organizacion politica y social
Mochica, lo que implica a) el nimero de diferentes
entidades que convivian en la costa norte; b) la ex-
tensién de sus territorios y las relaciones entre las
entidades politicas (Fig. 01); ¢) la forma como se
constituia el poder en cada una de ellas y se lograba
un estado de ordeny legitimidad; y d) la forma como
se establecian las relaciones sociales y las correspon-
dencias entre la organizacion social y las estrategias
de poder (Baines y Yoffee 2000, Quilter y Castillo
Ms). Una fuente importante para este tipo de estu-
dios han sido las investigaciones sobre las costum-
bres funerarias, puesto que ellas contienen claves para
interpretar tanto la estructura social, como para re-
construir las practicas ceremoniales y la religién
Mochica (Castillo 2000; Donnan 1994). El Progra-
ma Arqueoldgico San José de Moro (PASIM) ha ju-

gado un papel importante en el reciente desarrollo
de la arqueologia Mochica puesto que desde 1990 se
ha centrado en el estudio del desarrollo de una re-
gion, el valle de Jequetepeque, a lo largo de toda su
historia ocupacional, y un tipo de informacién, los
contextos funerarios excavados en el cementerio mas
intensamente estudiado para esta sociedad (Castillo
2005; Castillo et al. 2008; Donnan y Castillo 1994)
(Fig. 02).

Hoy concebimos que los Mochicas se distinguie-
ron por tener una jerarquizacién social muy pronun-
ciada, en la que las diferencias entre las personas
parecen no so6lo haber sido cuantitativas, sino sobre
todo cualitativas, es decir que no es s6lo que unos
tuvieran mas gue otros, sino que una minoria tenian
acceso a producto y materiales, como el oro o las
plumas, que estaban restringidos a todos los otros
(Donnan 1995). Las diferencias sociales determina-
ban las funciones y roles que tenian los individuos,
sus lugares de residencia (Bawden 1993) y hasta los
productos que podian consumir en su dieta
(Gummerman 1994, Pozorski 1979). Empero, si bien
las diferencias principales entre los individuos, en
primera instancia, parecen haber estado relacionadas
con su actividad productiva, entre los miembros de
las clases altas las identidades y las jerarquias pare-

Luis Jaime Castillo Butters. Profesor Principal del Departamento de Humanidades, Seccion Arqueologia y Director de Relaciones
Internacionales y Cooperacion de la Pontificia Universidad Catdlica del Peru. (Icastil@pucp.edu.pe).
Carlos E. Rengifo Chunga. Investigador asociado de la Pontificia Universidad Catélica del Per (crengifo@pucp.edu.pe).

Los sefiores de los reinos de la luna, Krzysztof Makowski, compilador. Coleccién de Arte y Tesoros del Perd. Banco de Crédito del
Per(. Lima 2008.



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 3

MOCHICAS
DEL NORTE

Fig. 01. Mapa de la costa norte que indica las regiones de desarrollo de la sociedad Mochica y sus
sitios mas importantes.

cen haber estado més bien definidas por su funcién
en los sistemas rituales, es decir qué rol o papel te-
nian en las ceremonias y con qué seres del pantedn
se relacionaban. Los miembros de la elite podian es-
perar en su vida representar y relacionarse con roles
de corredores, danzantes o guerreros rituales, asi
como identificarse con dioses menores 0 mayores
dependiendo de su posicion en la jerarquia social.

Para los miembros de los niveles mas altos de la so-
ciedad las identificaciones parecen haber sido aun
mas especializadas y con funciones muy definidas
tanto en el &mbito secular como en el sagrado que, al
final de su vida, cuando los encontramos deposita-
dos en tumbas muy complejas, definian el tratamiento
funerario que se les asignaba a algunos hombres y
mujeres singulares (Castillo 2000, Quilter 2002).



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 4

Turnbxs die SJM por pericdos

Fig. 02. Cuadro que muestra la cantidad y los porcenta-
jes de tumbas por periodos excavadas por el Programa
Argeuolégico San José de Moro.

Este articulo, en base a los trabajos llevados a
cabo por el PASJM, reflexiona acerca de la naturale-
za del poder en la sociedad Mochica (Quilter 2002),
del énfasis en el poder ideoldgico que devenian de
las précticas religiosas (DeMarrais et al 1996), de la
construccion de la identidad de ciertos individuos
relevantes (Rengifo y Castillo 2008), y del papel que
le toco jugar a un grupo privilegiado de mujeres
Mochicas a quienes llamamos las «Sacerdotisas»
(Castillo 2005, Donnan y Castillo 1994). Estos te-
mas los abordamos con la precaucion y relatividad
que requiere tratar a una sociedad que vivié uno de
los procesos méas complejos de cambio y evolucion a
lo largo de casi setecientos afios y en un territorio
compuesto por regiones muy diferenciadas entre si,
como son los valles de la costa norte. Nuestro argu-
mento no se inicia con el caso de las Sacerdotisas,
tratados extensamente en otras publicaciones, mas

bien llega a ellas después de intentar situar el papel
que tuvieron la ideologia y los rituales en la socie-
dad Mochica.

Roles e Identidades en la Sociedad
Mochica

Para los Mochicas la muerte no habria sido con-
siderada como el fin de la vida, sino més bien como
el paso de un estado a otro, y por lo tanto, los roles y
las funciones desempefiadas en vida debian de ex-
tenderse méas alla de la muerte (Hocquenghem 1987).
Esta inferencia encuentra sustento en el hecho que
los artefactos encontrados en sus tumbas nos han
dejado entrever un aspecto antes insospechado de la
ideologia Mochica: existio una estrecha relacion en-
tre algunos individuos y los roles e identidades que
se les atribuian en la muerte. Si para los hombres y
mujeres del pueblo estas atribuciones eran simple-
mente una extension de las labores que habian reali-
zado en vida, para los miembros de la elite enterra-
dos en las grandes tumbas de cAmara las atribucio-
nes los acercaban a los dioses, héroes y gobernantes
que pueblan la iconografia representada en piezas de
ceramica, metales, textiles y en las pinturas murales.

Primero fue el Sefior de Sipan, que fue asociado
con un personaje sobrenatural masculino, ataviado
como guerrero, que preside la Ceremonia del Sacri-
ficio, donde recibe una copa con la sangre obtenida
de prisioneros vencidos en batallas rituales (Alva y
Donnan 1993). Luego siguieron las mujeres encon-
tradas en las tumbas de cdmara en San José de Moro,
que fueron asociadas con las Sacerdotisas miticas,
que aparecen en la representacion iconografica de la
Ceremonia del Sacrificio presentando una copa (Fig.

F=r=T v e E el

'5""|'.‘|c| -:""1‘5

Fig. 03. Representacion iconogréafica de la Ceremonia del Sacrificio, uno de los mas importantes rituales
de las sociedades Mochicas



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 5

Estilos Estilos
Dominates Derivados

|
e T

Influencias
Estilisticas

3 Lambayediie
de olras
reEgionas

Cajamarca Coslefio

 Wari,
Pachacamac
Cajamarca

Prota-Chimi
Impraso tipo Casma
Oires Estilos Manores
Moche Wi

-

Prodo-Lambeye] s

! Biama Morte
{Cajamarca)

Miache Palicromes
y copias Moche da
Esflos de la Costa

.";::n51a Central
Coarriral

{Mieveria,
Pachacama,
Teating?
CasmaT)

Tipe San Josa da Moo

*.Pictarico de Linea Fina
MOCHE TARDIO

T

Estilo da Linea Fina
Mochica Tardia

;'i:er.nmlt.a Pictdnica
Mechica IV y W del

sSur
. MOCHE MEDIO

MOCHE TEMPRANG

2. ..
Tt R =3
:'El"ﬂté;nim Fina i3 Posiblie influencia ||| .oeeeee-
irl da !
] —— ‘E G& : en Vicls, Pura

PERIODOS EN JEQUETEPEQUE

CHIMU-INCA
CHIMU

B

LAMBAYEQUE
A
B

TRANSICIOMNAL
A,
C

MOCHICA TARDIO B

MOCHICA MEDIO

MOCHICA TEMPRANO

—= Estilo Dominanie
» Influencias Estilisticas
- Estilo Derivado

Fig. 04. Secuencia cronoldgica del valle de Jequetepeque con ejemplares ceramicos representativos para cada periodo,
elaborado en base a los resultados obtenidos de las excavaciones en San José de Moro.

03), o también en balsas cargadas de ofrendas y pri-
sioneros para los rituales de sacrificio (Holmquist
1992). Posteriormente otros investigadores han plan-
teado asociaciones del mismo tipo para otras tumbas
mochicas excepcionales (Arsenault 1993; Cordy-
Collins 2001; Mogrovejo 1995; Uceda 2004a,
2004b), reconociendo a personajes menores de la
Ceremonia del Sacrificio, a decapitadores, sacerdo-
tes y oficiantes de diversos tipos. Incluso, un con-
junto de cadaveres encontrados en la Plaza 3 de la
Huaca de la Luna ha sido asociado con victimas de
rituales de sacrificios humanos que aparecen en el
arte Mochica (Bourget 2006). Asociaciones entre in-
dividuos de la elite y personajes de los sistemas ri-

tuales han comenzado a aparecer incluso fuera del
ambito de la cultura Mochica (Polia 2001), por lo
que, stbitamente, la arqueologia precolombina se ha
comenzado a poblar de personajes y de roles ritua-
les.

San José de Moro ha contribuido notablemente
aenriquecer el tema de las identidades de los indivi-
duos que hallamos en los contextos funerarios de estas
sociedades, puesto que en su condicion de cemente-
rio y centro ceremonial regional de larga ocupacion
ofrece una importante cantidad y calidad de datos
arqueoldgicos a partir de los cuales podemos recons-
truir los procesos y recuperar la memoria social de
las comunidades prehispanicas del valle de



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 6

Fig. 05. Proceso de excavacion en una de las unnidades
de San José de Moro.

Jequetepeque (Fig. 04, 05). Sin embargo, hablar de
identidades en sociedades agrafas como las de la costa
norte peruana sigue siendo un tema complicado y de
mucho cuidado, aun cuando se cuente con tumbas
muy ricas en las que se intento retratar quien fue la
persona inhumada. Las identidades de los individuos
o las identidades colectivas de segmentos sociales
no siempre son reconocibles en el registro arqueol6-
gico, o s@lo se registra una imagen muy incompleta
de ellas. La identidad de una persona comprende la
suma de los muchos aspectos y detalles de la vida,
entre los que contamos su origen territorial, sus pa-
dres y demas ancestros, las circunstancias de su na-
cimiento, su formacién desde la nifiez hasta su
adultez, sus relaciones familiares y sociales, su estatus
econdmico y social, sea este adscrito o adquirido, el
oficio que desempefia, hasta su muerte y la coyuntu-
ra de la misma (Binford 1971, Brown 1971, Saxe
1970, Tainter 1978). El gran dilema, o el gran pro-
blema gue enfrentamos los arquedlogos al momento
de estudiar la identidad es que todos estos aspectos,
o parte de ellos, pueden haber sido alterados, oculta-
dos o simplemente haberse perdido con el paso del
tiempo, o también podria ocurrir que no fueron con-

siderados lo suficientemente significativos para ser
incluidos en el discurso mortuorio. Otros autores
plantean la posibilidad de que los contextos que
excavamos hayan resultado de rituales que invertian
la identidad del difunto (Ucko 1969). Y es que las
tumbas, en su condicién de productos intencionales,
resultado de las decisiones tomadas por las personas
involucradas en las exequias, no siempre son el re-
flejo fiel de una realidad pasada, sino més bien, de
un instante en el tiempo que quedé congelado en ellas.

En San José de Moro las tumbas suelen mante-
ner o conservar los aspectos generales de las identi-
dades de los individuos que se reflejan en los aspec-
tos formales de las mismas (forma, orientacion, dis-
posicion del cuerpo, cantidad, calidad y ordenamiento
de las ofrendas) que los ubican y asocian a un deter-
minado grupo social y estamento jerarquico (Fig. 06,
07). En algunos casos muy especiales los objetos
encontrados en asociacion con los muertos nos han
permitido reconocer detalles de su personalidad y rol
social, a partir de lo cual hemos podido determinar
que los individuos pudieron haber sido oficiantes
religiosos o artesanos muy especializados. La exis-
tencia de artesanos especializados, avocados a cum-
plir determinadas funciones u oficios era conocida a
partir de las representaciones iconografias Mochicas
de corredores, comerciantes, guerreros, chamanes o
curanderos, y también otro grupo de personas
involucradas con la fabricacion de objetos o produc-
tos tales como ceramistas, textileras, metalurgos y
chicheras. Posteriormente se hallaron restos arqueo-
I6gicos de su actividad en los talleres de la Huaca de
la Luna (Rengifo y Rojas 2008; Uceda y Rengifo
2006), Pampa Grande (Shimada 2004), Cerro Mayal
(Rusell et al. 1994ay 1994b) y Vicus (Diez Canseco
1994). Las tumbas de San José de Moro, por su par-
te, ofrecen la posibilidad de abordar el tema de la
identidad y los roles productivos a partir de contex-
tos funerarios donde estos especialistas aparecen aso-
ciados a sus herramientas de trabajo.

En base a esta evidencia podemos argumentar
que hubo un tratamiento preferencial, y un patron
funerario recurrente, concedido a especialistas liga-
dos con la produccién de objetos de alta calidad que
permitian la distincion social y que eran esenciales
en lamaterializaron del sistema ritual (Fraresso 2007).
Larecurrencia en esta expresion cultural nos sugiere
que la construccion de estas identidades funerarias
fue producto de un reconocimiento social no solo
hacia el individuo como miembro de una comunidad
o clan familiar especifico, sino que se buscd resaltar



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico

Fig. 06. Conjunto de tumbas de bota del periodo Mochica Medio halladas en las Unidades 15-16 de SJM.

Fig. 07. Tumbas de bota del periodo Mochica Tardio excavadas en el Area 43 de SIM.




Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 8

Fig. 08. Tumba M-U725. Se trataria de un orfebre del Fig. 09. Dibujo de planta de la tumba M-U725.
periodo Mochica Medio.

Fig. 10. Tumba M-U813, perteneciente a un individuo Fig. 11. Dibujo de planta de la tumba M-U813 del
relacionado con la produccion metalGrgica. periodo Mochica Medio.



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico

Fig. 12. Conjunto de entierros de mujeres y hombres asociados a un area de produccidon y expendio de chicha del
periodo Mochica Tardio.

su actividad artesanal u oficio. En todos los casos
estos individuos parecen no pertenecer a la elite
Mochica, sino que su funcion productiva probable-
mente determind una condicion interdependiente con
ésta, convirtiéndolos en «especialistas incorporados»
0 attached specialists (Brumfiel y Earle 1987; Costin
1991). Algunos de los casos més notables en San José
de Moro donde hemos podido establecer una corres-
pondencia entre el ajuar funerario y una funcion es-
pecifica son:

a) Dos tumbas de bota de ancianos enterrados segun
el patron Mochica Medio (Tumbas M-U725y M-
U813), que incluian juegos de instrumentos de
produccién metaldrgica (Del Carpio 2008). Estas
tumbas nos permite inferir un vinculo insepara-
ble entre el individuo y su oficio, materializado
en el hecho de portar sus instrumentos de trabajo
maés alla de la muerte (Fraresso 2007) (Fig. 08,
09, 10, 11).

b) Un conjunto de tumbas «informales» de mujeres
de clase baja del periodo Mochica Tardio ente-




Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 10

Fig. 13. Tumba M-U1221, perteneciente a posibles chamanas del periodo Transicional. Nétese la cantidad de cuerpos
superpuestos y craneos humanos ofrendados.

Fig. 14. Tumba M-U1221. En uno de los niveles de la
tumba se hallaron 4 mujeres asociadas a objetos usados
en ritos chaménicos.

Fig. 15. Tumba M-U1316. Se trata de una textilera del
periodo Transicional.

¢) Tumbas de mujeres del periodo Transicional que

rradas en fosas poco profundas y muy irregulares
en un area destinada a la preparacion y expendio
de chicha, y directamente en asociacién con los
grandes recipientes que se usaban para macerar
este brebaje (por ejemplo, tumbas M-U1502, M-
U1504, M-U1505, M-U1511). En estos casos
podemos presumir una cercana relacién entre el
espacio donde se desempefia la actividad y el gé-
nero de las personas enterradas (Donley 2008,
Rengifo et al. 2008) (Fig. 12).

contenian gran cantidad de ofrendas ceramicas y
metales, y conjuntos de herramientas y artefactos
relacionados a oficios especificos, generalmente
ubicados a la altura de su hombro derecho
(Rengifo y Castillo 2008). La méas notable de es-
tas tumbas contenia un grupo de posibles
chamanas o curanderas (M-U1221) enterradas con
objetos propios de una «mesa» tales como col-
gantes, miniaturas de cerdmica, amuletos, un



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 11

Fig. 16. Ajuar funerario asociado a la tumba de la textilera M-U1316. Entre ellos se advierte la presencia de husos,
agujas, peines, piruros, entre otros.

mortero de piedra y mano de moler, craneos hu-
manos, etc. (Rengifo y Barragan 2005) (Fig. 13,
14).

d) La tumba de una mujer joven, presumiblemente
asociada con la preparacion de textiles (M-U1316)
gue fue enterrada con un surtido conjunto de ins-
trumentos tales como ajugas de cobre y plata, tor-
niquetes, cucharitas, finos husos burilados,
piruros, pigmentos minerales, etc. (Rengifo 2006)
(Fig. 15, 16).

e) La tumba de una posible talladora de gquenas de
hueso (M-U1403) encontrada con numerosos
punzones, alisadores, flautas de hueso termina-
das y otras en proceso de fabricacién (Rengifo
2007) (Fig. 17, 18).

En sintesis, la evidencia funeraria Mochica in-
dica que en una serie de casos se retratd ex
profesamente el rol productivo que suponemos tu-
vieron ciertos individuos en vida a través de los ob-
jetos que se incluian es sus tumbas. Estos «retratos»

fueron méas o menos explicitos dependiendo de las
historias de vida de los individuos, asi como del re-
conocimiento social y posicionamiento de sus acti-
vidades para la reproduccidn de la sociedad.

Pero como ya se dijo, ademas de estas identida-
des relacionadas con funciones productivas, las gran-
des tumbas de cdmara descubiertas en Sipan, Dos
Cabezas, La Mina, San José de Moro, y las Huacas
de la Luna, el Brujo y de la Cruz, han permitido re-
cuperar individuos con identidades mucho méas com-
plejas. Sus riquisimos ajuares que incluyen ornamen-
tos de oro, platay cobre dorado, tocados de plumas y
finisimas vestimentas de algodén y lana, asi como
artefactos de ceramica de gran belleza y muchas
ofrendas mas, han llevado a que los considerasemos
como Sefiores y Sefioras, Sacerdotes y Sacerdotisas,
Decapitadores, o Divinidades de diversos tipos y je-
rarquias. Puesto que ninguna de estas atribuciones
es empiricamente validable, sino por el contrario, es
el fruto de diversas interpretaciones de los investiga-
dores, un acalorado debate se ha desatado en torno a



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 12

Fig. 17. Tumba M-U1403, se trata de una mujer
asociada a gran cantidad de ceramica e instrumentos de
talla. Periodo Transicional.

Fig. 18. Detalle de los objetos asociados a actividades
de talla en hueso de la tumba M-U1403.

la identidad de estas personas y a la dedicacion que
pudieron darle a su funcién ritual durante sus vidas
(Makowski 1994, 1996, 2000, 2003). En esta mo-
mento no hay claridad respecto a si los personajes
hallados en estas tumbas encarnaron a los dioses per-
manente o circunstancialmente, si s6lo los represen-
taron en ceremonias puntuales, o si s6lo asumieron
esta identidad en sus exequias. Este debate, aunque
apasionante y controversial, es aparentemente poco
productivo puesto que las fuentes arqueoldgicas no
permiten inclinarse hacia una interpretacion u otra,
por lo que dificilmente nos podemos distanciar de la
pura especulacion. Esta discusion, por otro lado, nos
distrae de las preguntas que consideramos mas rele-
vantes para entender la funcion de estas asociacio-
nes y del mundo ritual y ceremonial en la sociedad
Mochica, es decir su funcion, su especificidad y sus
relaciones con otros &mbitos de esta sociedad. Cree-
mos que, antes de seguir aumentado el nimero de
personajes a los que se puede atribuir un alter ego en
el pantedn Mochica, seria conveniente reflexionar
acerca de la naturaleza de este fendmeno, es decir
dénde y cuando ocurre, con qué frecuencia, como y
en qué condiciones se manifiesta. Por otro lado seria
conveniente discutir una serie de lineas de interpre-
tacion que permitan explicar por qué se dio una rela-
cion tan estrecha entre individuos de la élite Mochica
y personajes del pantedn de divinidades. ¢ Acaso es-
tas relaciones tenian como fin no sélo materializar
los ritos y mitos propios de las sociedades Mochicas,
sino exteriorizar el fervor hacia ciertos individuos
singulares? A la par que se legitimaban las relacio-
nes sociales y las diferencias economicas, los gran-
des espectaculos escenificados en las huacas contri-
buian al mantenimiento del orden social y eran en
esencia expresiones materiales de un sistema ideol6-
gico de poder.

De los cacicazgos Gallinazo a los esta-
dos Mochicas

La presencia conjunta de cerdmica Gallinazo y
Mochica en la Huaca de la Luna (Uceda et al. 2001),
Pampa Grande (Shimada 1994), Sipan (Alva 2004)
y San José de Moro (Castillo 2001, 2003; Castillo et
al. 2008; Del Carpio 2008) deja pocas dudas que la
tradicion Mochica tuvo una base Gallinazo y que
ambas tradiciones coexistieron, al menos hasta el fi-
nal de Moche (Donnan 2008, Makowsky 1994) (Fig.
19). Desde esta base comun las sociedades Mochicas
se habrian diversificado en maltiples unidades poli-
ticas, al menos una por valle y en algunos casos en



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 13

Fig. 19. Ajuar ceramico hallado en la tumba de bota M-U813. Nétese la convivencia de los estilos
Mochica Medio y Gallinazo.

maés de una unidad en cada valle, por lo que es evi-
dente que los procesos que conectan ambos desarro-
llos fueron muchos y muy diferentes entre si y que
fueron el resultado de causas, condiciones, oportu-
nidades e influencias especificas a cada region de la
costa norte. En todos los casos los materiales Galli-
nazo son mas frecuentes en las fases tempranas del
desarrollo Mochica, lo que nos permite interpretar
gue Moche evoluciond de Gallinazo y no que ambos
se desarrollaron simultaneamente de un ancestro co-
mun. Cabe preguntarse cuando y cdmo ocurrio esta
evolucién, y mas importante aun, cuéles fueron las
condiciones y las razones por las que este proceso
tuvo lugar.

La transformacion de Gallinazo en Mochica fue
el fruto de procesos que tomaron cientos de afios, y
gue ocurrieron simultaneamente en muchos valles de
la costa norte, y que por lo tanto tienen que ser estu-
diados independientemente. Los valles de
Lambayeque, Jequetepeque, Chicama y Moche, to-
dos localizados en el centro del territorio Mochica,
parecieran haber sido los focos originales, aunque es
posible que cada una de estas regiones tuviera in-
fluencia en el desarrollo de las otras, en un proceso
de verdadera co-evolucion. El periodo de tiempo en

gue esta transformacion se dio es bastante largo, con
fechas que abarcan el rango comprendido entre 200
y 500 d.C. (Castillo y Uceda 2008).

Los Gallinazo parecen haberse transformado en
Mochicas gracias a una oportunidad de desarrollo
econdmico que permitié el surgimiento de una elite,
los Mochicas, que transformaron todos los aspectos
de esta sociedad y que se distinguieron por una cul-
tura material propia y distinta a la anterior (Castillo
Ms.b). La Gnica base material que pudo generar un
cambio de esta magnitud debe haber sido un incre-
mento significativo de los recursos disponibles a par-
tir de mejores practicas agricolas. Esto implica dos
posibles escenarios: a) la productividad se
incrementd, es decir que las cosechas por hectarea
aumentaron, o b) que el &rea cultivable, el nimero
de hectéreas bajo riego y cultivo, aument6. Pero la
productividad estaba probablemente en su méaximo,
considerando la tecnologia que estaba a su disposi-
cion, por lo gue un incremento en la cantidad de tie-
rra cultivable parece ser el factor que permitio el de-
sarrollo econdémico y social. Hay muchas razones
para pensar que, al menos en el Valle de Jequetepeque,
el periodo de desarrollo social, y la irrupcion de los
Mochicas, coincidié con el crecimiento de la tierra



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 14

"!
@ Cerro
Albo deSan Culorado
HNibetomso
[ ]

Sun Ndefongo—
. -

Portachuela -~y |
de Charcape L8 :

Cermo
Catoling
Fnchy
Paeainamn el s FRcin . ¥
% .}_,—_F-vu___.-d_u_::,._.__ﬁ_;:__ﬂ___h ‘
- e " il ||I
Do e e g e T "_"_ :
% % - Lo Mipg_——"p" e P o
& o 2
Balsar =
|
LEYENIA

@ sitio Mochica Tardio

Sitia Mochica Medio
@ Sitio Mochiea Termnprana
Area cultivable
Ciniades y pueblos ot
== Rios principales =
== Cnnales Prehipdnicos
W RN r
i

Fig. 20. Mapa del valle de Jequetepeque con indicacion de los sitios asociados a los periodos Mochica Temprano,
Mochica Medio y Mochica Tadrio.

agricola por medio de sistemas de irrigacion méas
extensos (Castillo Ms.a). En esta época, la primera
mitad del primer milenio de nuestra era, los grandes
programas de irrigacion fueron iniciados y comple-
tados (Eling 1987), particularmente la extension del
valle hacia el norte con el desarrollo de la cuenca del
Rio Chaman. Este proceso implico la construccion
de al menos cuatro enormes canales de irrigacion y
el desarrollo de la concomitante infraestructura de
riego y distribucién de agua (Fig. 20). El acceso a
nuevas tierras, el control de agua y de los sistemas
de irrigacion, y el desarrollo de estrategias de con-
trol y administracion de los recursos crearon las opor-
tunidades y condiciones para una diferenciacion so-
cial, econémica y politica cada vez mas pronuncia-
da. Una nueva clase social, que se beneficio de esta

nueva fuente de riqueza, parece haber emergido en
el seno de la sociedad Gallinazo. Los Mochicas pa-
recen haber sido esta nueva clase, primero como un
segmento dentro de la sociedad Gallinazo, transfor-
mandose lentamente en un nuevo fendmeno social y
a su vez transformando a la sociedad Gallinazo en
todas sus manifestaciones.

Las nuevas clases sociales y las relaciones eco-
nomicas cada vez menos equitativas requirieron una
superestructura ideoldgica que justificara y legitimara
el nuevo orden social (Mann 1989, Thompson 1990).
A la misma vez que los Mochicas estaban evolucio-
nando de sus ancestros, una revolucion sucedia en el
ambito del ritual, ceremonial y en la produccion de
bienes que materializaran (DeMarrais et al. 1996)
estas nuevas ideas. La transicion entre Gallinazo y



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 15

REGION MOCHICA NORTE

MOCHICA TARDIO

MOCHICA MEDIO

REGION MOCHICA SUR

MOCHICA 'V

MOCHICA TV

MOCHICA III

MOCHICATI

MOCHICAI

Fig. 21. Cuadro comparativo de las secuencias ceramicas en las regiones Mochica Norte y Mochica Sur.

Mochica, fue también un tiempo de gran creatividad
y productividad que se emple6 en la produccién de
objetos muebles de calidad y destreza artistica sin
precedentes, asi como de arquitectura monumental
para albergar los nuevos rituales. Las expresiones
materiales de esta ideologia sirvieron para diferen-
ciar a los hombres del pueblo, de filiacion cultural
gallinazo, de las élites Mochicas, y legitimaron el
control de estos ultimos sobre las nuevas fuentes de
riqueza.

Este proceso debi6 ser analogo a lo que ocurria
en otros valles de la costa norte alrededor de la mis-
ma época, en los que grupos Gallinazo eran consoli-
dados bajo el liderazgo de las nuevas elites Mochicas.
Pero no todos los valles de la costa norte experimen-
taron este desarrollo. En el valle de Vird, y en los
valles al sur de este, las sociedades Gallinazo no evo-

lucionaron hacia el fenémeno Mochica, sino que pa-
rece haberse encumbrado en su interior una elite con
un caracter mas congruente con las formas Gallina-
zo. Enel valle de Vir(Q, en particular, estilos ceramicos
de elite (Gallinazo Negativo y Carmelo) asumen el
rol que en los otros valles habia tomado la tradicion
Mochica.

Estado Arcaico y Poder Ideoldgico

Hacia el 400 d.C. podemos inferir que la costa
norte del Peru estaba fragmentada en pequefias uni-
dades politicas, estados territoriales y ciudades esta-
do, cuyas elites y su cultura material asociada, tanto
mueble como inmueble, reconoceriamos como
Mochica (Castillo y Uceda 2008) (Fig. 01, 21). A
primera vista pareceria que deberia existir una de estas



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 16

Fig. 22. Botella de asa estribo hallada en San José de
Moro con representacién del Tema del Entierro.

unidades en cada uno de los valles, pero en realidad
no hay ninguna razén para descartar que varias uni-
dades pudieran haber coexistido en cada valle (Cas-
tillo Ms a). Los valles de la costa norte experimenta-
ron justamente en esta época su maximo crecimien-
to, a veces triplicando la disponibilidad de tierra de
cultivo, por lo que su tamaiio final fue un efecto de
los procesos de integracién y fraccionamiento que
discutimos y no una causa. Este mosaico de pueblos
y unidades politicas no necesariamente debieron te-
ner un grado de organizacion equivalente, ni evolu-

cionaron hacia los mismos niveles de centralizacion
e integracion. Esto significa que si algunas de estas
unidades politicas evolucionaron hacia formaciones
estatales incipientes, con un alto grado de centraliza-
cién, urbanismo y administracion burocrética, otras
bien pudieron permanecer como cacicazgos o pudie-
ron generar formas alternantes y oscilantes de inte-
gracion, verdaderos «estados oportunistas» (Castillo
Ms a, Shimada 1994). En cualquier caso, todas ellas
se gestaron en un grado incipiente de complejidad
donde la forma en que se construye el poder y la
legitimidad van ligadas. En este punto, reflexionar
acerca de la naturaleza del poder en las sociedades
Mochicas tempranas es indispensable.

Siendo estrictos con la definicidn, los Mochicas
fueron las primeras sociedades estatales que se desa-
rrollaron en los Andes Centrales. Es decir, las prime-
ras sociedades que exhiben una estratificacion social
establecida y permanente, una tendencia a la centra-
lizacion y especializacion politica, al desarrollo de
urbes y de una infraestructura de edificios de uso
comun y una especializacion productiva, todas estas
condiciones enmarcadas en un territorio relativamen-
te amplio que abarcaban numerosas comunidades
preexistentes (Castillo 2001, Uceda y Mujica 2094,
Yofee 2005). Sin embargo, como todos los llamados
estados tempranos o arcaicos (las primeras socieda-
des que transitaron de formas mas simples de orga-
nizacion a las nuevas formaciones estatales) los es-
tados Mochicas inicialmente fueron inherentemente
débiles (Feinman y Marcus 1998, Trigger 2003). La
debilidad de los estados tempranos, su relativo poco
poder y control sobre sus subditos y componentes y
la amenaza de regresar a un estado menos desarro-
llado de organizacion tiene muchas fuentes externas
a ellos mismos en el poder de los miembros compo-
nentes, que habrian aprovechado cualquier circuns-

Fig. 23. Detalle grafico del Tema de Entierro representado en una botella de asa estribo proveniente de SIM.



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 17

tancia para apoderarse del estado o para disolverlo
en aras de recuperar su poder, y en la inestabilidad
del medio ambiente, que se acrecienta a medida que
se constituyen asentamientos mas extensos. Los es-
tados tempranos, en general, carecian de las capaci-
dades y no podian sostener el costo de organizar una
fuerza coercitiva permanente, un verdadero ejército
profesional, por lo que imponer el imperio del esta-
do por la fuerza se hacia imposible. Por otro lado la
economia de estas sociedades era méas bien
autarquica, cada comunidad debid haber sido précti-
camente autosuficiente, con poca complementariedad
econdmica, o una en la que la intervencion del esta-
do no habria redundado en mayor eficiencia. La re-
ducida escala de muchos estados arcaicos hacia im-
practicable la complementariedad econémica y la
asistencia mutua entre las comunidades componen-
tes en casos de crisis. A falta de esos mecanismos de
centralizacion la mayor amenaza para los estados
tempano era descomponerse en las comunidades au-
tonomas que habrian sido reunidas bajo la autoridad
del estado. La fragilidad de los estados Mochicas
tempranos, entonces, residia en su carencia de un
«pegamento social» que mantuviera la integracion,
una fuerza que mantuviera unidos a todos los com-
ponentes que estuviera basada en lo econémico o lo
coercitivo.

Afalta de dependencias econdémicas y de un ejér-
cito profesional que mantuviera la integridad de es-
tado, ambas cosas que se desarrollaron en las fases
finales del desarrollo Mochica, la ideologia es quiza
la Gnica alternativa para explicar las capacidad de
integracion presente en los estados tempranos. La
ideologia, es decir las ideas materializadas a través
de formas simbdlicas que se movilizan al servicio de
los intereses de ciertos individuos y grupos con el
fin de crear y mantener estructuras sociales comple-
jas (Thompson 1990) puede producir el efecto de
neutralizar las fuerzas centrifugas naturales en este
tipo de sociedades, acentuando y reiterando los va-
lores comunes a una sociedad, los elementos benéfi-
cos de la asociacion, el origen divino de una nacion,
anclando una jerarquia social desigual y tendiente a
la dominacién en un pasado mitolégico, en la vida
de los héroes y los dioses, constantemente reprodu-
cido en la teatralizacion del tiempo (Geertz 1980).
Distinguimos aqui ente lo que Thompson llama una
ideologia neutra, cuyo fin es el beneficio de la so-
ciedad en su conjunto, pero no de un segmento en
especial, de lo que constituye propiamente un ideo-
logia politica, cuyo propésito en fundar o mantener
relaciones de poder, control y dominacion (1990).

La primera engloba conceptos cosmolégicos,
mitologias, narrativas sociales y mucho de lo que lla-
mamos la religion Mochica, cuya razon de ser no fue
muy diferente de la «cultura» Mochica, es decir que
estas ideas y practicas permitian una correlacion en-
tre los individuos y su medio y ordenaban la convi-
vencia social de la que se beneficiaron todos los
miembros de esta sociedad. Su fin dltimo no era el
otorgar poder a unos sobre otros sino el de permitir
la reproduccion social en su conjunto.

La segunda concepcion, donde la ideologia es
una fuente de poder social, engloba las mismas ideas,
sus préacticas y expresiones a través de formas sim-
bolicas, pero en este caso con el propoésito de crear y
mantener relaciones sociales estructuradas que ge-
neran poder. Los mismos objetos, rituales y monu-
mentos que antes eran meramente religiosos, ahora
son expresiones de un sistema cuyo fin es construir
y continuamente reiterar un orden social y politico
en el que una minoria domina, o controla la sociedad
y ladirige de acuerdo a sus propositos e intereses. El
control y la manipulacion de las expresiones mate-
riales de estas ideas a través de artefacto, rituales,
monumentos y paisajes (DeMarrais, Castillo y Earle
1996) constituy6 un fuente de poder innegable en
manos de un segmento social, que en el caso de los
Mochicas es claramente distinguible. Pero el poder
que se obtuvo a partir de esta estrategia ideoldgica
no significd solo beneficios para los poderosos y
opresion para los menesterosos, ni fue un sistema de
mentiras inculcadas a una incauta poblacién. Como
bien advierte Mann (1998) si la gente se adhiri6 a
estas ideas y si fervorosamente elaboré objetos pre-
ciosos para sus lideres, participd en rituales de sacri-
ficios humanos o colabor6 en la construccion de los
monumentales edificios donde se escenificé el gran
teatro de mundo, no solo fue por que el costo de opo-
nerse era considerable, sino porque obtuvo a cambio
de su adhesion beneficios tangibles y duraderos. Es
decir que el orden y la legitimidad que construye el
discurso y la préactica ideoldgica, en dltima instan-
cia, no es solo del intereses de los que tienen (el po-
der, lariqueza, el control de la tierray la infraestruc-
tura productiva) sino también de los que quieren te-
ner (Baines y Yoffee 2000). El estado, finalmente no
es mas que otra construccion ideoldgica, una en la
que la necesidad de orden y estabilidad se asocia con
la accion de un grupo y abarca un territorio especifi-
co.

En un trabajo previo (DeMarrais, Castillo y Earle
1996; Castillo 2001) planteamos que la ideologia, en
cuanto solo ideas, es peligrosamente débil e incon-



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 18

Fig. 24. Tumba de camara M-U30 del periodo Mochica
Tardio, pertenecietne a una nifia Sacerdotisa.

trolable. S6lo cuando las ideas que fundan un estado
y su orden social se materializan es que pueden otor-
gar poder de manera duradera. Es la capacidad de
producir, poseer y manipular las expresiones fisicas
de la ideologia lo que le permite a un segmento so-
cial tener poder sobre otros. La dominacion no es
sin6nimo de la explotacion, puesto que quienes do-
minaron estas sociedades no lo habrian hecho para
expoliarlas sino para beneficiarse en un estado de
orden general. Obviamente el poder estriba también
en la capacidad de impedir que otros segmentos so-
ciales puedan tener el mismo tipo de acceso a las
materializaciones de la ideologia. En Gltima instan-
ciaes el uso que se les da a los artefactos, a la ejecu-
cion de los rituales, y a la capacidad de escenificar
las narrativas culturales en los templos o los paisajes
sagrados lo que genera poder para ciertos miembros
de la sociedad. Es decir que tan importante como el
control de la produccion de las expresiones materia-
les de la ideologia son las condiciones y reglas que
permiten su manipulacion. En el caso de la sociedad
Mochica la estrecha asociacion entre las elites y las

Fig. 25. Dibujo de planta de la tumba M-U30.

expresiones materiales del sistema ideoldgico son in-
negables. Es en las tumbas de los ricos donde apare-
cen los artefactos rituales (Alva y Donnan 1993,
Donnan y Castillo 1992, Mujica 2008) y son ellos
los que tienen a su cargo la interpretacion litlrgica
de los mitos.

Clifford Geetrz (1980), en su estudio sobre el
estado balines en el siglo XIX acufi6 el concepto de
«Estados Teatrales», en los que no es la coercion ni
el control econédmico lo que permite la existencia del
estado sino la performance de rituales y espectacu-
los de gran escala. Estos rituales son a la misma vez
«modelos de «un orden prefigurado por los dioses
en un tiempo mitico donde las relaciones entre los
diferentes ordenes jerarquicos se configuran, y «mo-
delos para» la sociedad del presente, modelos a se-
guir en el afan de asegurar su existencia. En los ri-
tuales se construyen los arquetipos paradigmaticos
para la sociedad, es decir los modelos de comporta-
miento, lo que «debe ser» y la forma que debe de
tener. Los personajes que interpretan los rituales, los
reyesy seres poderosos que personifican y represen-



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 19

tan a las divinidades, son modelos de los dioses pero
también modelos para la gente. Es presumible en-
tonces que los roles que se representan en los ritua-
les, se extienden a la vida fuera de ellos, particular-
mente para aquellos que volveran a tener estos roles
afio tras afio. Es de esperarse que, en menor escala,
este mismo efecto de la teatralizacion se haya dado
en las comunidades y los pueblos de menor tamafio.
En los estados teatrales el orden social y politico pa-
rece construirse en base a la materializacion de la
ideologia y a las practicas culturales.

La sociedad Mochica parece, en sus fases tem-
pranas, corresponder muy bien al modelo del estado
arcaico, donde el poder devendria de la accion ideo-
I6gica. Quisiéramos ir un paso mas alla e imaginar-
nos que corresponden ain mejor a estados teatrales,
donde una buena parte de este poder deviene de la
performance de rituales, y consecuentemente de la
personificacion de los roles ceremoniales bajo el con-
trol del las elites. Uceda (Ms.) ha planteado que en la
secuencia ocupacional del sitio de las Huacas de
Moche se puede dividir en dos periodos. En el Pri-
mer Periodo Moche, entre los afios 100 y el 600
d.C., la sociedad Mochica habria estado regida por
una clase de sacerdotes-guerreros que impuso lo que
él considera fue un estado teocratico. Los sacerdo-
tes-guerreros habrian sido los propietarios de la gran
Huaca de la Luna, el gran escenario ritual de la so-
ciedad Mochica surefia. En este monumento se ha-
brian escenificad los grandes rituales en los que la
elite tenia siempre el rol protagonico, mientras que
el pueblo participaba dando servicios o como victi-
mas en los rituales de sacrificios humanos. Al pie de
la Huaca de la Luna se desarroll6 una urbe de artesa-
nos y productores que habrian sido los que, bajo el
control de los sacerdotes, habrian producido todos
los artefactos necesarios para el culto. Los artesanos,
a los que Uceda denomina una «clase urbana» ha-
brian tenido un acceso muy restringido tanto al tem-
plo, como a los rituales y por supuesto a los artefac-
tos que permitian su ejecucion. Uceda concluye su
reconstruccion con el argumento que a partir del 600
d.C. se produce una suerte de revolucion, en la que
el poder se transfiere del templo a la urbe, y en la que
se sientan las bases para una sociedad un tanto mas
secularizada, durante el Segundo Periodo Moche.
Ya para entonces la sociedad Mochica habria transi-
tado de un estado arcaico, a un estado territorial y
expansivo, dotado de una fuerza militar considera-
ble y econémicamente muy diversificado. Para en-
tonces los rituales y la ideologia, sin bien elementos
integrantes de la vida y cultura Mochica, no son mas

Fig. 26. Tumba de cdmara M-U26. Al interior se hallé
el cuerpo de un hombre adulto flanqueado por dos
individuos decapitados.

— ﬁf-_. I
| & '- a
Baiks
2 e
it ¢ !
B i i
— 'I t . _| .?g
1 # Wk

e

Fig. 27. Dibujo de planta de la tumba M-U26 del
periodo Mochica Tardio.



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 20

Fig. 28. Conjunto de puntas de obsidiana halladas en la
tumba de camara M-U26.

la principal fuente de poder social.

No queremos acabar esta seccion acerca de las
fuentes del poder social entre los Mochicas sin resal-
tar una limitacion a las ideas acerca del poder de la
ideologia. Numerosos criticos de la eficacia de la
ideologia han surgido en reaccion a las formulaciones
anteriores que otorgan un gran valor a la ideologia
dominante. Abercrombie, Hill y Turner (1980), en
un estudio fundamental, cuestionaron el caracter do-
minante de la ideologia, puesto que desde ésta no se
lograria dominar, convencer o engafiar a quienes son
los potenciales sujetos de la misma, sino que en re-
accion a ella éstos desarrollan estrategias de resis-
tencia, o, a lo sumo, aceptan sélo una validez parcial
de los contenidos ideolégicos (ver Miller at al. 1989).
Es decir que, de todos los contenidos que se intentan
legitimar a través de la accion ideoldgica, las clases
dominadas aceptan e incorporan s6lo aquellos que
les interesan o que concuerdan con sus propositos.
Es la elite, la que intenta dominar, la que se ve
articulada, justificada y cohesionada por su propia
ideologia. En cierto sentido la ideologia genera un
estado de autocomplacencia donde el que tienen que
dominar encuentra una justificacion legitima para su
funcion social. Esta limitacion a la eficacia de la ideo-
logia dominante es obviamente aplicable a las socie-
dades precolombinas en general y a la sociedad
Mochica en particular. Las manifestaciones tangibles
de la ideologia Mochica estdn mas directamente re-
lacionadas, arqueoldgicamente, con los miembros de
la elite. Es en tumbas de la elite, en sus residencias y
en los templos que controlan, donde encontramos las
representaciones de la religion Mochica. En los con-
textos que podemaos asociar con las clases menos pri-
vilegiadas, en sus tumbas poco profundas y en sus
humildes residencias, rara vez encontramos manifes-

taciones de la ideologia Mochica. Por el contrario,
en estos contextos muchas veces se encentra eviden-
cia de que existio, o persistio, una ideologia popular
mas directamente relacionada con el abolengo Galli-
nazo de los Mochicas (Castillo Ms b, Makowski
1994,1998).

Las Identidades Funerarias de las
Sacerdotisas de San José de Moro

Luego de la discusion precedente donde hemos
querido enfatizar que el poder en las sociedades
Mochicas de la costa norte debi6é haber sido funda-
mentalmente ideolégico, podemos pasar ahora a la
presentacion de la informacidn relativa a las llama-
das «Sacerdotisas de San José de Moro». Como se
ha discutido, el problema del «pegamento social» que
mantenia unidas a las partes que conformaban las
unidades politicas Mochicas es de extrema comple-
jidad. No s6lo se trata de decir que por su grado de
desarrollo estas sociedades estatales tempranas de-
bieron ser «estados teatrales» o «estados arcaicos»,
estos conceptos no son recetas sino modelos tedri-
cos que permiten abstraer los elementos fundamen-
tales ya que cada sociedad es distinta a otra y cam-
biante a lo largo del tiempo. Para el arquedlogo es
menester buscar evidencia empirica que valide estos
modelos, y que les den una dimension real, enrique-
cida en préctica social. Los contextos funerarios de
la Sacerdotisas nos ofrecen esta posibilidad.

A principios de agosto de 1991 Christopher
Donnan y Luis Jaime Castillo estaban a punto de ce-
rrar una exitosa temporada de campo en San Joseé de
Moro (SJM), un pequefio pueblo situado sobre el
kilometro 701 de la carretera Panamericana, al norte
de Chepén. El sitio habia sido escogido para realizar
una temporada de investigaciones estratigréaficas,
excavando entre los pozos y en los desechos que los
huaqueros habian dejado con el fin de recuperar in-
formacion de la secuencia ocupacional del sitio, la
sucesion de diferentes culturas y sociedades que ha-
bian ocupado San José de Moro durante aproxima-
damente mil afios (Castillo et al. 2008). La depreda-
cion era tal que presumiamos que para entonces to-
das las edificaciones y tumbas habian sido ya
huaqueadas y destruidas. SIM era conocido entre los
arquedlogos del norte como el posible lugar de ori-
gen de la cerdmica Mochica Tardia de Linea Fina,
los mas famosos huacos pictdricos de abigarrados
disefios que se habian producido en época Mochica
(McClelland et al. 2007). Este estilo ceramico, fa-



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico

Fig. 29. Tumba de camara M-U41 perteneciente a la Sacerdotisa de San José de Moro.




Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 22

Fig. 30. Mascara funeraria que formaba parte del atatd
que contenia el cuerpo de la Sacerdotisa.

Fig. 31. Copa de metal hallada como parte del ajuar de
la tumba M-U41.

moso sobre todo por las representaciones del Tema
del Entierro (Donnan y McClelland 1979) (Fig. 22,
23), se distinguia de otras tradiciones pictdricas
Mochicas por la forma de su ceramica, en la que pre-
dominan las piezas carenadas y esféricas, algunas de
las cuales presentan asas estribo dobles y por su téc-
nica de pintura de lineas muy finas y escenas recar-
gadas, creando un verdadero horror al vacio. Los te-
mas representados en estas botellas practicamente no
incluyen seres humanos, sino divinidades y seres
sobrenaturales interactuando. Una de las peculiari-
dades de estas finas botellas es que son muy escasas,

comparadas, por ejemplo, con botellas Mochica IV
del Sur, y practicamente todas las piezas conocidas
parecian provenir solamente de San José de Moro.
Otra curiosidad era que aparentemente los mismos
contextos también contenian piezas decoradas con
disefios muy semejantes pero policromos y sobre
botellas de doble pico y puente, caracteristicos para
las tradiciones ceramicas del sur del Per( (Castillo
2000, Donnany McClelland 1999, McClelland et al.
2007).

Las excavaciones en SJM esa temporada sim-
plemente debian reportarnos informacion respecto al
contexto arqueoldgico de estas formas ceramicas tan
inusuales. Para sorpresa nuestra, las excavaciones en
SJM revelaron que aln existian extensas areas del
cementerio que estaban intactas. Tumbas de diverso
tipo empezaron a aparecer primero en la inusual for-
ma de bota, que es caracteristica para el sitio (ver
Castillo en este volumen), luego aparecié una tumba
de camara (M-U30) que contenia el entierro de una
nifia rodeada de ofrendas de ceramica, maquetas,
miniaturas de cobre, huesos de Ilamas y seis nifios
mas como acompafantes (Fig. 24, 25). La nifia ha-
bia estado dentro de un atadd rectangular decorado
con bandas de cobre (Castillo y Donnan 1994a). Uno
de los objetos que se encontrd en la tumba de la nifia
era un botella de asa estribo con la representacion de
la Sacerdotisa sobre la balsa de totora (Cordy-Collins
1977, McClelland et al. 2007). Este disefio, donde
figura una mujer cabalgando una suerte de «caballi-
to de totora» que se transforma en la luna creciente,
es la representacion mas popular y frecuente en la
cerdmica Mochica Tardia de Linea Fina. La Sacer-
dotisa es, junto al Aia Paec, el personaje que figura
con mas frecuencia en este tipo de ceramica
(Makowski 2003).

Otra tumba de camara (M-U26) en el mismo
sector contenia el entierro de un hombre adulto,
flanqueado por dos individuos masculinos decapita-
dos, cientos de ofrendas de ceramica, maquetas, cuen-
tas, otros individuas a manera de ofrendas, un par de
orejeras de cobre dorado, una punta y un hermoso
cuchillo de cobre y un juego de cinco inusuales cu-
chillos de obsidiana (Fig. 26, 27, 28). Las tumbas de
camara eran, sin lugar a duda, los contextos funera-
rios mas complejos construidos en SIM. No habia-
mos esperado encontrar ninguna intacta, y menos
conteniendo colecciones tan complejas de ofrendas
funerarias. En ese entonces nuestra comprension de
la secuencia ocupacional del sitio era todavia muy
incompleta e incluso no podiamos distinguir a SIM
como parte de una tradicion singular, distinta a otras



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 23

Fig. 32. Copa de ceramica con representacion de la
porra antropomorfizada, perteneciente a la tumba de la
Sacerdotisa M-U41.

tradiciones funerarias Mochicas. Luego de estos ha-
llazgos la temporada de excavaciones 1991 podia ser
considerada un éxito, sin embargo, aun no habia ter-
minado.

Hacia la tercera semana de excavaciones, al fon-
do de un profundo pozo de sondeo que ubicamos al
pie mismo de la Huaca la Capilla se encontré lo que
parecian ser maderos carbonizados, lo que en los dos
casos anteriores habia resultado ser la techumbre de
la camara funeraria. Esta vez, sin embargo, las di-
mensiones (aproximadamente 3 por 5 metros) y la
profundidad de la camara (unos 7 metros) eran mu-
cho mayores. La camara funeraria M-U 41, que fue
como técnicamente Ilamamos a esta tumba, contenia
el entierro de una mujer pequefia de estatura y de
complexion gruesa, de aproximadamente cuarenta
afios, flanqueada por dos ancianas cuyos esqueletos
estaban incompletos (Fig. 29). Estas dos acompafian-
tes aparentemente correspondian a lo que se ha de-
nominado «huesos a la deriva» (Nelson y Castillo
1997), es decir que habian muerto muchos afios an-
tes y sus cadaveres fueron guardados, esperando la
ocasion de la muerte de otra persona seguramente de
mas alto rango o a quien habian servido durante su
vida para ser finalmente enterradas. En el transito
final a la camara funeraria sus huesos se habian mo-
vido o habian desaparecido. A los pies de la ocupan-
te principal aparecieron dos mujeres jévenes, apa-

rentemente sacrificadas durante las exequias y colo-
cadas en la tumba de rapidamente. Las ofrendas en
la tumba incluian huesos de un perro y de camélidos
(principalmente créneos, patas y costillares, ver
Geopfert 2008), maquetas de edificios hechas en ba-
rro crudo, millares de «crisoles», adornos de cobre y
un conjunto de implementos de textileria. La tumba
contenia mas de 70 piezas de ceramica, que incluian
tanto finas botellas como una gran cantidad de ollas
y cantaro para uso doméstico. Entre las ofrendas de
ceramica destacaban dos botellas del estilo Nieveria
con decoraciones de felinos, que habrian sido traidas
desde el valle del Rimac; un plato de estilo Cajamarca
fabricado con arcilla blanca, humerosas piezas ne-
gras, raras en contextos Mochicas y numerosas bote-
Ilas de asa estribo. Nuevamente, la botella més fina
correspondia a una representacion de la Sacerdotisa
sobre la balsa de totora, ataviada con su vistoso y
peculiar tocada (McClelland et al. 2007). La mujer
principal habia sido enterrada dentro de un atadd de
cafias, muy semejante a los que se habian encontra-
do afos antes en Pacatnamd (Donnan y McClelland
1997) pero decorado con grandes piezas de cobre en
forma de brazos, piernas y cantaros, asi como una
mascara de cobre (Fig. 30). Las ofrendas mas signi-
ficativas eran dos copas con pedestal conico, una de
cobre y la otra de cerdmica (Fig. 31, 32), muy seme-
jantes a las copas que figuran en la Escena del Entie-
rro (Donnan y McClelland 1999) y dos grandes to-
cados en forma de plumas con los bordes aserrados.
La antropologia fisica confirmé que todos los esque-
letos en la tumba correspondian a mujeres de dife-
rentes edades, lo que en si mismo era peculiar. En
ese entonces asumiamos que todos los entierros
Mochicas de la elite deberian corresponder a hom-
bres.

Los objetos asociados, particularmente las co-
pasy los tocados, asi como el sexo de la ocupante de
la camara, nos llevaron a plantear que se trataba de
la tumba de una Sacerdotisa (Donnan y Castillo
1993). La Sacerdotisa, como se dijo més arriba, era
un personaje identificable en la iconografia Mochica,
que figura en varias escenas o rituales y que clara-
mente corresponde a los niveles més altos del pan-
tedn de divinidades (Castillo y Holmquist 2000;
Makowski 2000, 2003) (Fig. 33). Ahora bien, enten-
diamos entonces que la condicidn de sacerdotisa de
la mujer enterrada es una consideracion un tanto ge-
nérica. Esta claro que a su muerte esta mujer habia
sido enterrada con algunos elementos de adorno per-
sonal y de adorno del atadd, y artefactos, como las
copas, que suelen estar asociados, en la iconografia



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico

Fig. 33. Representacion iconografica del personaje femenino conocido como Sacerdotisa participando
en la Ceremonia del Sacrificio.




Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 25

Fig. 34. Tumba M-U103, se trata de otra Sacerdotisa del periodo Mochica Tardio, mas joven que la hallada
en la tumba M-U41.

Mochica, a la divinidad que Donnan (1975) llamo el
Personaje C. Estudios previos (Lyon 1978,
Hocquenghem y Lyon 1980, Holmquist 1992) ha-
bian demostrado que el Personaje C era en realidad
una mujer con ciertos rasgos caracteristicos de la
divinidades, la Sacerdotisa, que participa en una se-
rie de narraciones miticas Mochicas (y posiblemen-
te de rituales escenificados en los templos). Nos que-
daba la duda si la mujer encontrada en la tumba M-
U41 habia vivido como la Sacerdotisa de la Icono-
grafia, o si solo habia muerto como ella. Como se
dijo mas arriba, ningln elemento empirico permite
afirmar que la mujer encontrada en la tumba M-U41
vivio, a tiempo completo como la Sacerdotisa. Pare-
ceria razonable presumir que si alguna persona en la
sociedad Mochica de SJM pudo haber personificado
a la Sacerdotisa en rituales donde se escenificaban
los mitos, entonces la mujer encontrada en la tumba
M-U41 era nuestro mejor candidato para haber cum-
plido este papel. Considerando su robustez y buena
salud en general pareceria que esta mujer gozé a lo
largo de su vida de una posicion social privilegiada.
Mas aun, pareceria que en su muerte le tocé ser acom-
pafiada por un cortejo de mujeres, cosa que también

la relaciona con la Sacerdotisa, ya que esta aparece
en las Escenas del Entierro (McClelland et al. 2007)
acompafiada de una cohorte de mujeres. El hecho de
haberse incluido en su tumba todos los elementos
antes descritos podria interpretarse como un indicio
gue esta mujer pudo efectivamente escenificar el role
de la Sacerdotisa.

En los tres lustros que siguieron al hallazgo de
la Tumba de la Sacerdotisa las investigaciones en
SJMy en la region circundante continuaron y se hi-
cieron cada vez mas extensas y articuladas, sinem-
bargo nunca volvimos a encontrar una tumba como
la M-U41. Hemos tenido la fortuna de excavar nu-
merosas tumbas muy complejas, y por lo general de
camara, cuyos ocupantes principales eran mujeres y
cuyas asociaciones estan relacionadas con la icono-
grafia o la parafernalia ritual asociada con la Sacer-
dotisa (Castillo 2005). Estas tumbas no solo han co-
rrespondido al Periodo Mochica Tardio (cuatro ca-
sos) (Fig. 34), sino al Periodo Transicional (tres ca-
s0s), que sigue al anterior y en que los patrones cul-
turales Mochicas, su iconografia y sus rituales co-
mienzan a desaparecer (Fig. 35). Sin embargo, en
este periodo de cambio el culto a ancestros femeni-



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 26

Fig. 35. Tumba de cdmara M-U1045 del periodo Transicional. Nétese el parecido arquitecténico con las tumbas de
camara del periodo Mochica Tardio.

nos explicitamente asociados con la Sacerdotisa pa-
rece haber continuado (Castillo et al. 2008). Estas
complejas tumbas seran sujetas, seguramente, de
otros trabajos donde podremos comparar detallada-
mente cdmo se representaba y con que se asociaban
las Sacerdotisas Mochicas en contraste con las
Sacerdotisas del Periodo Transicional.

Identidades Divinas y Roles Femeninos,
a Manera de Conclusion

En este punto, y a fin de cerrar este articulo es
menester plantearnos dos preguntas: ¢por qué cier-
tos personajes de le élite Mochica fueron enterrados
con atuendos y artefactos asociados con seres del
pantedn de divinidades?y, ¢por qué se dieron identi-
dades rituales femeninas entre las mujeres de San
José de Moro? Ambas preguntas si bien cubren areas
que se intersecan, podrian haber ocurrido indepen-
dientemente una de la otra. Pudo darse el caso que

miembros de las elites Mochicas se relacionaran con
personajes mitoldgicos, y que esto se tradujeran en
contextos funerarios como los que hemos sefialado
previamente para los sefiores de Sipan (Alvay Donna
1993), para el Sacerdote Guerrero de la Huaca de la
Cruz (Mogrovejo 1995) o para las Sacerdotisas de
Moro y que, sin embargo, no encontraramos las nu-
merosas tumbas de mujeres que aparecen en San José
de Moro. Inversamente, bien pudieron darse estas
elaboradas tumbas de camara asociadas con mujeres
poderosas, sin que hubiera asociaciones con otras
divinidades del pantedn Mochica que se manifesta-
ran en tumbas de la naturaleza sefialada. Pareciera
gue mientras que la primera pregunta se relaciona
con un proceso que es comun a todos los estados
Mochicas de la Costa Norte, la segunda se relaciona
con un proceso que se dio, hasta donde sabemos en
este momento, s6lo en San José de Moro. Christopher
Donnan ha planteado (Ms.) que pudo existir una suer-
te de «religion de estado» en base a la performance
de la Ceremonia del Sacrificio. Evidencias de esta



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 27

ceremonia se han encontrado desde las fases mas tem-
pranas hasta las mas tardias en la secuencia
cronoldgica Mochica, asi como en todos los valles
en que se desarrollaron sociedades Mochicas, desde
Pafiamarca, al sur, a hasta Loma Negra, al norte. Esta
ceremonia, que se asocia claramente con los centros
ceremoniales monumentales y con los artefactos mas
elaborados, habria sido la expresion material de la
«ideologia dominante» Mochica, y como tal (de
acuerdo con Abercrombie et al. 1980) habria servi-
do, sobre todo, para aglutinar alrededor suyo a las
elites Mochicas.

En las péginas anteriores hemos argumentado a
favor del énfasis que se le dio a la ideologia y a la
performance ritual para la creacion y el sostenimien-
to de los estados Mochicas, sobretodo en sus fases
mas tempranas. Resulta congruente que se hayan es-
tablecido identidades rituales entre los miembros mas
encumbrados de esta sociedad. La necesidad de re-
producir los rituales como mecanismo en la cons-
truccion de la idea del estado habria llevado a la crea-
cién de un sistema de performances rituales, que en
efecto habria creado una suerte de estados arcaicos/
teatrales Mochica. En el caso Mochica, pareceria que
la escala de los rituales, su costo y su capacidad de
afectar a una comunidad cada vez mas amplia se
incrementd sostenidamente a lo largo del tempo, y
posiblemente a medida que la sociedad se hacia mas
compleja. Las sucesivas ampliaciones de los espa-
cios rituales en las Huacas de la Lunay el Brujo son
evidencia de este crecimiento sostenido. No sorpren-
de que algunos individuos hayan tenido a su cargo la
personificacion de divinidades, héroes, o seres so-
brenaturales en estos rituales. Para este fin, estos in-
dividuos debian ser dotados de la parafernalia (ves-
timentas, adornos, artefactos) necesarios para su per-
formance. Hemos discutido como la evidencia pare-
ce inclinarse, aunque no de manera concluyente, a
favor de que estas asignaciones fueron permanentes.
Individuos de un amplio rango de edades, desde in-
fantes hasta adultos mayores, parecen haber sosteni-
do estas identidades, al menos en el momento de la
muerte, lo que apuntaria que la asignacion de una
identidad ritual fue permanente, y posiblemente que
fue una asignacioén adscrita, es decir que se reserva-
ba para algunos individuos privilegiados desde su
nacimiento.

Con la segunda pregunta abordamos el tema de
las identidades femeninas y su relacién con el poder
en las sociedades Mochicas. Ningun sitio Mochica
ha producido la cantidad de tumbas de mujeres pro-
minentes como San José de Moro, por lo que plan-

tear que estas mujeres tuvieron una posicion
superlativa en el sitio es evidente. Sin embargo, cabe
reflexionar si esta posicion fue un aspecto comuin en
las sociedades Mochicas o si s6lo fue caracteristica
de SJM. Mas aun, cabe pregustarse por qué tuvieron
las mujeres estas posiciones privilegiadas, es decir
de cudl era su fuente de poder. La costa norte del
Perd, y en particular su region mas nortefia, abunda
en relatos y documentos que hablan de mujeres po-
derosas, que habrian tenido tanto o méas poder que
sus correlatos masculinos (ver por ejemplo,
Rostworowski 1961, Cordy-Collins 2001a). Las
Capullanas o Tallaponas, de las que tenemos relatos
muy tempranos (Cieza de Leon, Tercera Parte, Capi-
tulos 23 y 24) y que luego reaparecen en litigios ju-
diciales y noticias sobre repartimientos, son el ejem-
plo mas saltante de lo que generalmente se ha consi-
derado un caso raro y aislado de organizacion social
y politica. En estos relatos no solo se habla de muje-
res que gobernaron curacazgos en la zona mas sep-
tentrional del Perd, sino de sus roles como guerreras,
de su riqueza, el matriarcado y la poliandria, que
deviene en especulaciones acerca de su conducta las-
civa. Es posible el tratar de establecer corresponden-
cias entre las Capullanas y las Sacerdotisas enterra-
das en San José de Moro, aunque no hay que perder
de vista los casi mil afios separan a las fuentes escri-
tas de las tumbas mochicas. Ciertamente, la existen-
cia de Capullanas nos indica que existi6 esta pecu-
liar forma de organizacion en la costa norte, mas no
asi en otra regiones del Perd, por lo que seria una de
las pocas muestras ancestrales de organizacion poli-
ticamente la costa norte. ;Pudieron ser las
sacerdotisas de Moro una suerte de lideresas politi-
cas de sus sociedades? En este momento no hay nin-
gun dato que permita afirmarlo categéricamente, pero
tampoco existe informacion que permita negar esta
interpretacion. Ahora bien, la informacion con que
contamos acerca de las Capullanas es mas bien inci-
dental puesto que no revela aspectos como c6mo ob-
tuvieron el poder y cuan frecuente fue esta practica.
Es posible que la existencia de Capullanas no haya
sido necesariamente un fenémeno permanente sino
circunstancial, es decir que cuando las lineas de su-
cesion conducian a una mujer en vez de a un varon
entonces se daba el caso de una Capullana. También
es posible que en una mezcla de posicion social ads-
crita y adquirida, ante la existencia de mujeres de
capacidad y caracter éstas hubieran logrado
posicionarse en la condicion de lider de su sociedad.
No sabemos si su poder devino solo de su linaje y
descendencia o si estuvo relacionado con algun atri-



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 28

buto personal, o con alguna funcién en particular.
Finalmente, es posible que la existencia de mujeres
poderosas se hubiera originado en una circunstancia
historica que devino en una practica reiterada por la
tradicion y la legitimada por su efectividad.

Las Sacerdotisas de Moro, fueran o no lideres
politicos de sus sociedades, fueron asociadas en el
momento de su muerte con el personaje de la Mujer
Mitica que figura conspicuamente en las representa-
ciones Iconogréficas propias del estilo de SIM. Como
se dijo, las representaciones de la Sacerdotisa sobre
le balsa de totora es la imagen mas frecuente en la
icnografia del estilo Mochica Tardio de Linea Fina.
Es en relacidn a estas representaciones que podemos
asumir que estas mujeres tuvieron una posicion de
enorme importancia y seguramente muy privilegia-
da. Estas mujeres, entonces, no habrian dependido
de la mediacion de un hombre para asumir su estatus
social. Hasta donde podemaos ver a través de las aso-
ciaciones funerarias, no fueron la hija, hermana,
madre 0 esposa de alguien, sino que presumiblemente
tuvieron una estrecha relacion con el sistema ritual a
través de su rol ritual como la Sacerdotisa. Es decir
que no dependian de un vardn para asumir el estatus
que tenian, sino de su funcidn en el sistema ritual.
Adicionalmente, no hay que perder de vista que la
ceremonia de Sacrificio se convirtié en la liturgia mas
importante en la religion Mochica. Por lo tanto, el
encumbramiento de esta ceremonia habria significa-
da que todo los personajes involucrados en ella, ha-
brian ascendido a la cuspide de la sociedad Mochica.
Pero, nos preguntamos si el proceso que llevo al la
Ceremonia del Sacrificio a la méas alta posicion en el
sistema ritual fue producto de un accidente historico
que al encumbrarse gand prestigio o si fue proceso
estructurado. ¢Pudo haber sido otro ritual de natura-
leza completamente diferente el que alcanzara esta
posicion? Y si ese hubiera sido el caso, ¢tendriamos
de todas maneras Sacerdotisas con la posicién que
encontramos en las sociedades Mochicas?

La Ceremonia del Sacrificio (Donnan 1975) cre6
una suerte de mapa social, es decir que fue un «mo-
delo para», en el que se definieron las principales
identidades ceremoniales en la sociedad Mochica, y
consecuentemente las relaciones de poder y jerarquia
ente los miembros de la elite. Estos tenian a su cargo
la interpretacion de los mitos a través de la personifi-
cacion de identidades rituales.
Complementariamente, podemos asumir que la Ce-
remonia del Sacrificio, fue un reflejo del mapa so-
cial, es decir un «modelo de», que se basé en los
criterios organizativos y las relaciones jerarquicas en

su configuracion de las relaciones e identidades que
estan retratadas alli. En cualquier caso, como mode-
lo de 0 modelo para la sociedad, esta ceremonia, y
otras que se configuraron en el sistema ritual, asegu-
raban la reproduccion y el equilibrio de la sociedad.
Como se ha sefialado (Makowski 2003), no hubo una
sola Ceremonia del Sacrificio sino que los persona-
jesy las relaciones (por ejemplo, quién recibe la copa
y quién la entrega) parecen haberse permutado, qui-
za como parte de la secuencia de eventos rituales, o
regidos por las circunstancias y estructuras de las ver-
siones regionales del ritual. Quizé en Jequetepeque
la version local de la Ceremonia del Sacrificio le dio
el papel protagonico a la Sacerdotisa mientras que
en otras regiones ella no tuvo esta misma relevancia.
En cualquier caso, el ascenso de la Sacerdotisa no
fue un hecho aislado, todos los personajes, roles y
relaciones prefiguradas en el ritual asumieron posi-
ciones privilegiadas en la sociedad Mochica Tardia
del Jequetepeque. Pero con los beneficios vinieron
los riesgos, y asi el colapso de la sociedad Mochica
significo el inicio del declive de la Sacerdotisa, y con
ella de una tradicion milenaria en la Costa Norte del
Perd.

REFERENCIAS CITADAS

ABERCROMBIE, Nicholas, Stephen HILL and Brian S.
TURNER

1980 The Dominant Ideology Thesis. Allen and Unwin,
London.

ALVA, Walter

1988 «Discovering the New World’s richest unlooted
tomb». National Geographic Magazine 174 (4): 510-
549. Washington, D.C., National Geographical
Society.

2001 «The royal tombs of Sipan: Art and power in
Moche society». En: Moche Art and Archaeology in
Ancient Peru, Joanne Pillsbury, editora, pags. 223-
245, Studies in the History of Art 63. Center for
Advanced Studies in the Visual Arts, Symposium
Papers XL. Washington, D.C., National Gallery of
Art.

2004 Sipéan, Descubrimiento e Investigacion. Lima, Perd

ALVA, Walter y Christopher B. DONNAN

1993 Royal Tombs of Sipan. Fowler Museum of Cultu-
ral History, University of California, Los Angeles.

ARSENAULT, Daniel

1993 «EIl personaje del pie amputado en la cultura
Mochica del Peru: un ensayo sobre la arqueologia
del poder». Latin American Antiquity 4 (3): 225-
245, Washington, D.C., Society for American
Archaeology.

BAINES, John y Norman YOFFEE

2000 Order, Legitimacy and wealth: settings the terms.



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 29

En: Order, Legitimacy and wealth in Ancient States.
Editado por: Janet Richards y Mary Van Buren.
Cambridge University Press, pp. 13-20.

BAWDEN, Garth

1993 «Domestic space and social structure in Pre-
Columbian Northern Peru». En: Domestic
Architecture and the Use of Space: An
Interdisciplinary Cross-Cultural Study, S. Kent edi-
tora, pags: 153-171. Cambridge, Cambridge
University Press.

BELL, Catherine

1997 Ritual, Perspectives and Dimensions. Oxford
University Press, Oxford.

BENSON, Elizabeth P.

1972 The Mochica, a Culture of Peru. Londres, Thames
and Hudson. New York, Praeger Publishers.

BINFORD, Lewis

1971 Mortuary Practices: Their Study and Their
Potential. In Approaches to the Social Dimension
of Mortuary Practices, Edited by James Brown, 6-
29. Memoirs of the Society for American
Archaeology, No. 25.

BOURGET, Steve

2003 Somos diferentes: Dindmica ocupacional del sitio
Castillo de Huancaco, valle de VirG. En: Moche:
hacia el final del milenio (S. Uceda & E. Mujica,
eds.): 245-267, T. I; Lima: Universidad Nacional de
Trujillo y Pontificia Universidad Catélica del Perd.
Actas del Segundo Coloquio sobre la Cultura Moche
(Trujillo, 1 al 7 de agosto de 1999).

2006 Death, Sex, and Sacrifice in Moche Religion and
Visual Culture. Austin, University of Texas Press.

BROWN, James (Ed.)

1971 Approaches to the Social Dimension of Mortuary
Practices. Memoirs of the Society for American
Archaeology, No. 25.

BRUMFIEL, Elizabeth and EARLE, Timothy

1987 Specialization, Exchange, and Complex Societies:
An Introduction. En: Specialization, Exchange, and
Complex Societies (E. Brumfiel & T. Earle, eds.): 1-
9; Cambridge University Press.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime

2000 «Los rituales Mochicas de la muerte». En: Los
Dioses del Antiguo Peru, Krzysztof Makowski y
otros, pags. 103-135. Coleccion Arte y Tesoros del
Perd. Lima, Banco de Crédito del Peru.

2000 «La presencia Wari en San José de Moro». En:
Huari y Tiwanaku: Modelos vs. Evidencias, Peter
Kaulicke y William H. Isbell, editores. Boletin de
Arqueologia PUCP, 4:143-179. Lima, Pontificia
Universidad Catdlica del Per0.

2001 «The last of the Mochicas: A view from the
Jequetepeque valley». En: Moche Art and
Archaeology in Ancient Peru, Joanne Pillsbury, edi-
tora, pags. 307-332. Studies in the History of Art 63.
Center for Advanced Studies in the Visual Arts,
Symposium Papers XL. Washington, D.C., National

Galery of Art.

2003 «Los Ultimos Mochicas en Jequetepeque «. En:
Moche: Hacia el Final del Milenio, Actas del Se-
gundo Coloquio sobre la Cultura Moche (Truijillo,
1 al 7 de Agosto de 1999) Santiago Uceda y Elias
Mujica, editors, T. 1I, pp 65-123. Lima, Universidad
Nacional de Trujillo and Pontificia Universidad
Catdlica del Pera.

2005 «Las Sefioras de San José de Moro, Rituales fune-
rarios en la costa norte del Per(». Divina y Huma-
na, La Mujer en los Antiguos México y Perq, Insti-
tuto Nacional de Antropologia e Historia/Conaculta,
Meéxico.

Ms aMoche Politics in the Jequetepeque Valley, A case
for Political Opportunism». En: New Perspectives
in the Political Organization of the Moche, Jeffrey
Quilter y Luis Jaime Castillo, editores. Dumbarton
Oaks, Washington.

Ms b «Gallinazo, Vicis y Moche en el desarrollo de las
sociedades complejas de la costa norte del Per(s. En:
Actas del Primer Simposium sobre la Cultura Ga-
llinazo, editado por Jean Francoise Millaire, pags.
xxxX-xxX. Cotsen Institute of Archaeology, Los An-
geles.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime (Editor)

2005 Programa Arqueolégico San José de Moro, Tem-
porada 2004, Edicion Digital, Luis Jaime Castillo,
Editor, Lima, Pontificia Universidad Catélica del
Pera.

2006 Programa Arqueoldgico San José de Moro, Tem-
porada 2005, Edicion Digital, Luis Jaime Castillo,
Editor, Lima, Pontificia Universidad Catdlica del
Perd.

2007 Programa Arqueoldgico San José de Moro, Tem-
porada 2006, Edicion Digital, Luis Jaime Castillo,
Editor, Lima, Pontificia Universidad Catdlica del
Perd.

2008 Programa Argueoldgico San José de Moro, Tem-
porada 2007, Edicion Digital, Luis Jaime Castillo,
Editor, Lima, Pontificia Universidad Catdlica del
Perd.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime y Héléne BERNIER,
Gregory LOCKARD y Julio RUCABADO (Edito-
res)

2008 Arqueologia Mochica, Nuevos Enfoques, Actas de
la Primera Conferencia Internacional de Jovenes In-
vestigadores de la Cultura Mochica. Fondo Editorial
de la Pontificia Universidad Catdlica del Pert, Lima.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime y Christopher B.
DONNAN

1994a «La ocupacion Moche de San José de Moro,
Jequetepeque». En; Moche: propuestas y perspecti-
vas. Actas del Primer Coloquio sobre la Cultura
Moche (Trujillo, 12 al 16 de abril de 1993), Santiago
Uceday Elias Muijica, editores. Travaux de I’ Institute
Francais d’Etudes Andines 79: 93-146. Lima, Uni-
versidad de La Libertad - Trujillo, Instituto Francés



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 30

de Estudios Andinos y Asociacién Peruana para el
Fomento de las Ciencias Sociales.

1994b «Los mochicas del norte y los mochicas del sur,
una perspectiva desde el valle de Jequetepeque». En:
Vicus, Krzysztof Makowski y otros, pags. 143-181.
Coleccion Arte y Tesoros del Perd. Lima, Banco de
Crédito del Per.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime y UllaHOLMQUIST
PACHAS

2000 «Mujeres y poder en la sociedad mochica tardia.
En: El hechizo de las imagenes. Estatus social, gé-
nero y etnicidad en la historia peruana, Narda
Henriquez, compiladora, pags. 13-34. Lima, Fondo
Editorial de la Pontificia Universidad Catolica del
Pera.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime, Andrew NELSON y
Chris NELSON

1997 «Maquetas mochicas, San José de Moro». Arkinka,
Revista de Arquitectura, Disefio y Construccion 22:
120-128. Lima, Arkinka S. A.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime, Julio RUCABADO
YONG, Martin DEL CARPIO PERLA, Katiuska
BERNUY QUIROGA, Karim RUIZ ROSELL, Car-
los RENGIFO CHUNGA, Gabriel PRIETO
BURMESTER y Carole FRARESSO

2008 «ldeologia y Poder en la Consolidacion, Colapso
y Reconstitucion del Estado Mochica del
Jequetepeque. El Proyecto Arqueoldgico San José
de Moro (1991 - 2006)». Nawpa Paccha 26:
Berkeley 2008, Institute of Andean Studies.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime y Santiago UCEDA
CASTILLO

2008 «The Mochicas». In: Handbook of South
American Archaeology, editado por Helaine
Silverman y William Isbell, Chapter 36:707-729.
Springer, New York.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime y Carlos RENGIFO

2006 «Arquitectura Funeraria en San José de Moro. Di-
sefio arquitecténico de un Cementerio a inicios del
segundo milenio». En: Programa Arqueolégico San
José de Moro, Temporada 2005. Pp. 8-43. Luis Jai-
me Castillo, editor. Pontificia Universidad Catdlica
del Peru.

2008 «The Funerary Identity of Specialists. The San Jose
de Moro Cases and the Construction of the Identity
during the Transitional Period». Actas del Simposio
Modelos y Practicas Funerarias Antiguos en Améri-
ca del Sur, 2-5 de abril de 2008, Lovaina, Bélgica.

CORDY-COLLINS, Alana

1977 «The moon is a boat! A study in iconographic
methodology». En: Pre-Columbian Art History,
Selected Readings, A. Cordy-Collinsy J. Stern, edi-
tores, pags. 421-434. Palo Alto, Peek Publications

2001a «Labretted ladies: Foreign women in Northern
Moche and Lamayeque art». En: Moche Art and
Archaeology in Ancient Peru, Joanne Pillsbury, edi-
tora, pags. 247-257. Studies in the History of Art 63.

Center for Advanced Studies in the Visual Arts,
Symposium Papers XL. Washington, D.C., National
Galery of Art.

2001b «Blood and the Moon Priestesses: Spondylus shells
in Moche ceremony». Ritual Sacrifice in Ancient
Peru, Elizabeth P. Benson y Anita G. Cook, editoras,
pags. 35-53. Austin, University of Texas Press.

COSTIN, Cathy Lynne.

1991 Craft specialization: Issues in defining
documenting, and explaning the organization of
production. Archaeological Method and Theory, 3:
1-56.

Del CARPIO, Martin

2008 La Ocupacién Mochica Medio en San José de
Moro. En: Arqueologia Mochica: Nuevos Enfoques,
Actas del Primer Congreso Internacional de Jévenes
Investigadores sobre la Cultura Mochica (Lima, 4 y
5 de Agosto del 2004). Pags. 81-104. Tomo 21 de la
coleccion «Actes & Mémories de I’ Institut Frangais
d’Etudes Andines». Luis Jaime Castillo, Julio
Rucabado, Hélene Bernier y Gregory Lockard, edi-
tores. Fondo Editorial de la Pontifica Universidad
Cat6lica del Peru e Instituto Francés de Estudios
Andinos.

DeMARRAIS, Elizabeth, Luis Jaime CASTILLO y
Timothy EARLE

1996 «ldeology, materialization, and power strategies».
Current Anthropology 37 (1): 15-31. Wenner-Gren
Foundation for Anthropological Research.

DEMAREST, Arthur A. y Geoffrey W. CONRAD

1992 Ideology, and Pre-Columbian Civilizations.
School of American Research Press, Advanced
Seminar Series. Santa Fe.

DIAMOND, Jared

2005 Collapse, How Societies Choose to Fail or
Succeeds. Viking, New York.

DIEZ CANSECO, Maria

1994 La sabiduria de los orfebres. En: Vicus (K.
Makowski, C. Donnan, I. Amaro Bullén, L. J. Casti-
llo, M. Diez Canseco, O. Eléspuru Revoredo & J. A.
Murro Mena eds.): 183-209; Lima: Banco de Crédi-
to del Pert. Coleccidn Arte y Tesoros del Perd.

DONLEY, Coleen

2008 Late Moche Pit Burials from San José de Moro in
Social and Political Perspectives. En: Arqueologia
Mochica: Nuevos Enfoques, Actas del Primer Con-
greso Internacional de J&venes Investigadores sobre
la Cultura Mochica (Lima, 4 y 5 de Agosto del 2004).
Pags. 119-129. Tomo 21 de la coleccion «Actes &
Mémories de I’Institut Francais d’Etudes
Andines». Luis Jaime Castillo, Julio Rucabado,
Héléne Bernier y Gregory Lockard, editores. Fondo
Editorial de la Pontifica Universidad Catolica del
Perd e Instituto Francés de Estudios Andinos.

DONNAN, Christopher B.

1975 The thematic approach to Moche iconography.
Journal of Latin American Lore 1 (2): 147-162. Los



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 31

Angeles, Latin American Center, University of
California

1978 Moche Art of Peru. Pre-Columbian Symbolic
Communication. Los Angeles, Museum of Cultural
History, University of California.

1995 Moche funerary practices. En: Tombs for the Li-
ving: Andean Mortuary Practices, editado por T. D.
Dillehay, pp. 111-159. Dumbarton Oaks Research
Library and Collection, Washington, D.C.

2008 Moche Tombs at Dos Cabezas. Los Angeles,
Cotsen Institute of Archaeology, UCLA.

Enprensa  Moche State Religion: a unifying force in
Moche Political Organization. En: New Perspectives
in Moche Political Organization. J. Quiltery LJ Cas-
tillo, editores. Dumbarton Oaks. Washington D.C.

DONNAN, Christopher B. y Luis Jaime CASTILLO

1992 «Finding the tomb of a Moche priestess».
Archaeology 6 (45): 38-42. New York, The
Archaeological Institute of America.

1994 «Excavaciones de tumbas de sacerdotisas Moche
en San José de Moro, Jequetepeque». En: Moche:
propuestas y perspectivas. Actas del Primer Colo-
quio sobre la Cultura Moche (Trujillo, 12 al 16 de
abril de 1993), Santiago Uceda y Elias Mujica, edi-
tores. Travaux de I’Institute Francais d’Etudes
Andines 79: 415-424. Lima, Universidad de La Li-
bertad - Trujillo, Instituto Francés de Estudios
Andinos y Asociacion Peruana para el Fomento de
las Ciencias Sociales.

DONNAN, Christopher B. y Donna McCLELLAND

1979 The Burial Theme in Moche Iconography. Studies
in Pre-Columbian Art and Archaeology, 21. Washing-
ton, D.C., Dumbarton Oaks Reserch Library and
Collection.

1997 «Moche burials at Pacatnamu». En: The
Pacatnamu Papers, Volume 2: The Moche
Occupation, C. Donnan y G. Cock, editores, pags.
17-187. Los Angeles, Fowler Museum of Cultural
History, University of California.

1999 Moche Fineline Painting. Its Evolution and Its
Artists. Los Angeles, UCLA Fowler Museum of Cul-
tural History

ELING, Herbert H. Jr.

1987 The Role of Irrigation Networks in Emerging
Societal Complexity During Late Prehispanic Ti-
mes, Jequetepeque Valley, North Coast, Peru. Tesis
de doctorado. Departamento de Antropologia, Uni-
versidad de Texas. Austin.

FEINMAN, Gary y Joyce MARCUS (Editores)

1998 Archaic States. School of American Research,
Advance Seminar Series, School of American
Research Press, Santa Fe.

FLANNERY, Kent y Joyce MARCUS

1993 Cognitive Archaeology. Cambridge Archaeological
Journal 3:260-70. Reproducido en Purcel y Hodder
(Eds) (1996) 350-63.

FRANCO JORDAN, Régulo, César GALVEZ MORA 'y

Segundo VASQUEZ SANCHEZ

2003 «Secuencia'y Cambios en los Materiales y Técni-
cas Constructivas en la Huaca Cao Viejo, Complejo
El Brujo». En: Moche: Hacia el Final del Milenio,
Actas del Segundo Coloquio sobre la Cultura Moche
(Trujillo, 1 al 7 de Agosto de 1999) Santiago Uceda
y Elias Mujica, editores, T. I, pp 79-118. Lima, Uni-
versidad Nacional de Trujillo y Pontificia Universi-
dad Catdlica del Perd.

FRARESSO, Carole

2007 L’usage du métal dans la parure el les rites de la
culture Mochica (150-850 AP. J-C), Pérou. Tesis
Doctoral presentada en L’Université Michel De
Montaigne Bordeaux 3.

GEERTZ, Cliford

1980 Negara: The Theater State in Nineteenth Century
Bali. Princeton University Press. Princeton.

GEOPFERT, Nicolas

2008 Ofrendas y Sacrificios de Animales en la Cultura
Mochica: el Ejemplo de la Plataforma Uhle, Com-
plejo Arqueoldgico Huacas del Sol y de la Luna. En:
Arqueologia Mochica: Nuevos Enfoques, Actas del
Primer Congreso Internacional de Jovenes Investi-
gadores sobre la Cultura Mochica (Lima, 4 y 5 de
Agosto del 2004). Pags. 131-144. Tomo 21 de la
Coleccion «Actes & Mémories de I’Institut Frangais
d’Etudes Andines». Luis Jaime Castillo, Julio
Rucabado, Hélene Bernier y Gregory Lockard, edi-
tores. Fondo Editorial de la Pontifica Universidad
Catdlica del Perl e Instituto Francés de Estudios
Andinos.

GUMERMAN, George IV

1991 Subsistence and Complex Societies: Diet Between
Diverse Socio-Economic Groups at Pacatnamd,
Peru. Tesis doctoral. Department of Anthropology,
University of California, Los Angeles.

1994 «Feeding specialists: The effects of specialization
on subsistence variation». En: Paleonutrition: The
Diet and Health of Prehistoric Americans, K. D.
Sobolik, editor, pags. 80-97. Southern Illinois
University at Carbondale, Center for Archaeological
Investigations, Occasional Papel 22. Carbondale.

HOCQUENGHEM, Anne Marie

1987 Iconografia mochica. Lima, Fondo editorial,
Pontificia Universidad Catolica del Per.

HOCQUENGHEM, Anne Marie y Patricia J. LYON

1980 «A class of anthropomorphic supernatural female
in Moche iconography». Nawpa Pacha 18: 27-50.
Berkeley, Institute of Andean Studies

HOLMQUIST, Ulla

1992 El Personaje Mitico Femenino en la Iconografia
Moche. Memoria para obtener el grado de Bachiller
en Humanidades con mencién en Arqueologia. Fa-
cultad de Letras y Ciencias Humanas, Pontificia
Universidad Catdlica del Perd. Lima.

INOMATA, Takeshi

2001 The power and Ideology of Artistic Creation. Elite



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 32

Craft Specialists in Classic Maya Society. Current
Anthropology, Volume 42, Number 3: 321-349;
Chicago: University of Chicago-The Wenner-Gren
Foundation for Anthropological Research.

LARCO HOYLE, Rafael

1945 Los Mochicas (Pre-Chimu de Uhley Early Chimu
de Kroeber). Buenos Aires, Sociedad Geografica
Americana.

LYON, Patricia J.

1978 «Femele supernaturals in ancient Peru». Nawpa
Pacha 16: 95-140. Berkeley, Institute of Andean
Studies

MAKOWSKI HANULA, Krzysztof

1994 «Los sefiores de Loma Negra». En: VicUs,
Krzysztof Makowski y otros, pags. 83-141. Colec-
cion Arte y Tesoros del Per(. Lima, Banco de Crédi-
to del Per.

1994 «La figura del ‘oficiante’ en la iconografia
Mochica: ;shaméan o sacerdote?». En: En el nombre
del Sefior. Shamanes, demonios y curaderos del
norte del Perd, Luis Millones y Moisés Lemlij, edi-
tores, pags. 52-101. Lima, Seminario
Interdisciplinario de Estudios Andino.

1996 «Los seres radiantes, el guila y el buho. La ima-
gen de la divinidad en la cultura Mochica». En: Ima-
genes y mitos, Krzysztof Makowski, lvan Amaro y
Max Hernandez, editores, pags. 13-114. Lima,
Australis S. A - Fondo Editorial SIDEA.

1998 «Cultura material, etnicidad y la doctrina politica
del estado en los Andes prehispanicos: el caso
mochica». Actas del 1V Congreso Internacional de
Etnohistoria (23-27 de junio 1996), tomo I, pags.
125-147. Lima, Facultad de Letras y Ciencias Hu-
manas, Pontificia Universidad Cat6lica del Per0.

2000 «Las divinidades en la iconografia mochica». En:
Los dioses del antiguo Peru, Krzysztof Makowski y
otros, pags. 137-175. Coleccién Arte y Tesoros del
Perd. Lima, Banco de Crédito del Peru.

2003 «La Deidad Suprema en la Iconografia Mochica:
¢cémo definirla?». En: Moche: Hacia el Final del
Milenio, Actas del Segundo Coloquio sobre la Cul-
tura Moche (Trujillo, 1 al 7 de Agosto de 1999) San-
tiago Uceda y Elias Muijica, editors, T. I, pp 343-
381. Lima, Universidad Nacional de Trujillo y
Pontificia Universidad Catolica del Peru.

McCLELLAND, Donnan D., Don McCLELLAND vy
Christopher B. DONNAN

2007 Moche Fineline Painting from San José de Moro.
The Cotsen Institute of Archaeology at University
of California, Los Angeles.

MANN, Michael

1989 The Sources of Social Power, Volume 1.
Cambridge University Press. Cambridge.

MILLER, Daniel, Michel ROWLANDS y Christopher
TILLEY (Editores)

1989 Domination and Resistance. One World
Archaology, Routledge, London.

MOGROVEJO ROSALES, Juan Domingo

1995 La Evidencia Funeraria Mochica de Huaca de
la Cruz, Valle de Viru. Tesis para obtener el titulo de
Licenciado en Arqueologia. Facultad de Letras y
Ciencias Humanas, Pontificia Universidad Catolica
del Per(. Lima.

MOSELEY, Michael E.

2001 The Incas and their Ancestors, the Archaeology
of Peru. Thames and Hudson, New York

NELSON, Andrew y Luis Jaime CASTILLO

1997 «Huesos a la deriva: tafonomia y tratamiento fu-
nerario en entierros Mochica tardio de San José de
Moro». Boletin de Arqueologia PUC 1: 137-163.
Lima, Pontifica Universidad Catolica del Peru

QUILTER, Jeffrey

2002 «Moche Politics, Religion and Warfare». Journal
of World Prehistory, 16(2): 145-195. Plenum
Publishing Corporation.

QUILTER, Jeffrey y Luis Jaime CASTILLO

2008 Many Moche Models: An overview of past and
current theories and research in Moche Political
Organization. En: New Perspectives in Moche
Political Organization. Jeffery Quilter y Luis Jaime
Castillo, editores. Dumbarton Oaks. Washington D.C.

PILLSBURY, Joanne (editora)

2001 Moche Art and Archaeology in Ancient Peru.
Studies in the History of Art 63. Center for Advanced
Studies in the Visual Arts, Symposium Papers XL.
Washington, D.C., National Galery of Art.

POLIA, Mario

2001 La Sangre del Condor. Chamanes de los Andes.
Fondo Editorial del Congreso del Peru. Lima

POZORSKI, Shelia G.

1979 «Prehistoric diet and subsistence of the Moche
Valley, Perux». World Archaeology 11 (2): 163-184.
London.

RENGIFO CHUNGA, Carlos E.

2006 «La tumba de una Textilera del periodo
Transicional: Arqueologia e Identidad Funeraria de
una especialista en San José de Moro». En: Progra-
ma Arqueoldgico San José de Moro, Temporada
2005. Luis Jaime Castillo, editor. Pags. 44-73.
Pontificia Universidad Catolica del Per.

2007 «Tumbas Transicionales y Mochica Tardio en las
Areas 28, 33, 34 y 40 de San José de Moro». En:
Programa Arqueolégico San José de Moro, Tem-
porada 2006. Luis Jaime Castillo, editor. Pags. 8-
35. Pontificia Universidad Catolica del Peru.

RENGIFO, Carlos y Alfonso BARRAGAN

2005 «Excavaciones en el Area 33 de San José de Moro».
En: Programa Arqueol6gico San José de Moro,
Temporada de excavaciones 2004. Luis Jaime Cas-
tillo, editor. Pags. 114-164. Informe Técnico presen-
tado al Instituto Nacional de Cultura, Lima.

RENGIFO, Carlos y Luis Jaime CASTILLO

2008 The Funerary Identity of Specialists. The San Jose
de Moro Cases and the Construction of the Identity



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico 33

during the Transitional Period. Actas del Il Con-
greso de la Red de Estudios Amerindios (REEA) —
Ritual Americas «Configuraciones y recomposiciones
de dispositivos y comportamientos rituales del Nue-
vo Mundo, ayer y hoy» (2-5 de abril, Louvain-la-
Neuve, Bélgica).

RENGIFO, Carlos y Carol ROJAS

2008 «Talleres especializados en el Complejo Arqueo-
I6gico Huacas de Moche: el carécter de los especia-
listas y de su produccion». En: Arqueologia
Mochica: Nuevos Enfoques, Actas del Primer Con-
greso Internacional de Jévenes Investigadores sobre
la Cultura Mochica» (Lima, 4 y 5 de Agosto del
2004). Pags. 325-340. Tomo 21 de la coleccion
«Actes & Mémories de I’Institut Francais d’Etudes
Andines». Luis Jaime Castillo, Julio Rucabado,
Hélene Bernier y Gregory Lockard, editores. Fondo
Editorial de la Pontifica Universidad Catolica del
Perd e Instituto Francés de Estudios Andinos.

RENGIFO, Carlos; Daniela ZEVALLOS y Luis MURO

2008 «Excavaciones en las areas 28, 33, 34,40y 43. La
ocupacion Maochica en el sector norte de San José de
Moro». En: Programa Arqueoldgico San José de
Moro, Temporada 2007. Luis Jaime Castillo, editor.
Pags. 162-209. Pontificia Universidad Catolica del
Pera.

ROSTWOROWSKI de DIEZ CANCECO, Maria

1961 Curacasy Sucesiones, Costa Norte. Lima, Edito-
rial Minerva.

RUSSELL, Glenn S., Banks L. LEONARD vy Jesus
BRICENO ROSARIO

1994a «Produccion de ceramica Moche a gran escala en
el valle de Chicama, Per: el taller de Cerro Mayal».
En: Tecnologia y organizacién de la produccion de
ceramica prehispanica en los Andes, Izumi Shimada,
editor, pags. 201-227. Lima, Fondo Editorial de la
Pontificia Universidad Catolica del Per.

1994b «Cerro Mayal: nuevos datos sobre la produccion
cerdmica Moche en el valle de Chicamax. En: Moche:
propuestas y perspectivas. Actas del Primer Colo-
quio sobre la Cultura Moche (Trujillo, 12 al 16 de
abril de 1993), Santiago Uceda y Elias Mujica, edi-
tores. Travaux de I’Institute Frangais d’Etudes
Andines 79: 181-206. Lima, Universidad de La Li-
bertad - Trujillo, Instituto Francés de Estudios
Andinos y Asociacion Peruana para el Fomento de
las Ciencias Sociales

SAXE, Arthur

1970 Social Dimensions of Mortuary Practices. Ph.D.
Dissertation on Anthropology, University of
Michigan. AnnArbor, University Microfilms, Inc.

SHIMADA, lzumi

1994 Pampa Grande and Mochica Culture. University
of Texas Press, Austin.

SMITH, Adam T.

2003 The Political Landscape, Constellations of
Authority in Early Complex Polities. University of

California Press, Berkeley.

STRONG, William

1947 Finding the tomb of a warrior god. En: National
Geographic Magazine. 91 (4): 453-482. Washing-
ton, D.C., National Geographical Society.

TAINTER, Joseph A.

1978 Mortuary practices and study of prehistoric social
systems. En: Adavances in Archaeological Method
and Theory, Volume 1. Michael B. Schiffer, edirto.
Pp. 105-141. Londres, Academic Press.

1988 The Collapse of Complex Societies. New Studies
in Archaeology, Cambridge University Press.

THOMPSON, John B.

1990 Ideology and Modern Culture. Stanford
University Press. Stanford.

TRIGGER, Bruce G.

2003 Understanding Early Civilization. Cambridge
University Press, Cambridge.

UCEDA CASTILLO, Santiago

2004a «Los Sacerdotes del Arco Bicéfalo: Tumbas y Ajua-
res Hallados en la Huaca de la Luna y su Relacion
con los Rituales Moche, Parte I». En: Arkinka, Re-
vista de Arquitectura, Disefio y Construccion 98: 96-
104. Lima Arkinka S. A.

2004b «Los Sacerdotes del Arco Bicéfalo: Tumbas y Ajua-
res Hallados en la Huaca de la Luna y su Relacion
con los Rituales Moche, Parte II». Arkinka, Revista
de Arquitectura, Disefio y Construccion 99: 92-99.
Lima Arkinka S. A.

Enprensa  Theocracy and Secularism: Relations
between the Temple and the Urban Nucleus and
Political Change at the Moche Huacas. En: New
Perspectives in Moche Political Organization, Ac-
tas del Congreso «Nuevas Perspectivas en la Orga-
nizacién Politica Mochica» (Lima, 6 al 8 de Agosto
del 2004 Dumbarton Oaks, Museo Arqueoldgico
Rafael Larco Herrera y Pontificia Universidad Cato-
lica del Pert), editado por J. Quiltery L. J. Castillo,
Dumbarton Oaks, Washington D.C.

UCEDA, Santiago y Elias MUJICA
1994  «Moche: propuestas y perspectivas». En:
Moche: propuestas y perspectivas. Actas del Primer
Coloquio sobre la Cultura Moche (Trujillo, 12 al 16
de abril de 1993), Santiago Uceda y Elias Mujica,
editores. Travaux de I’Institute Francais d’Etudes
Andines 79: 9-15. Lima, Universidad de La Liber-
tad - Trujillo, Instituto Francés de Estudios Andinos
y Asociacion Peruana para el Fomento de las Cien-
cias Sociales.

UCEDA, Santiago y Elias MUJICA (editores)

1994  Moche: propuestas y perspectivas. Actas
del Primer Coloquio sobre la Cultura Moche
(Trujillo, 12 al 16 de abril de 1993). Travaux de
I’Institute Francais d’Etudes Andines 79. Lima, Uni-
versidad de La Libertad - Trujillo, Instituto Francés
de Estudios Andinos y Asociacién Peruana para el
Fomento de las Ciencias Sociales.



Castillo & Rengifo, Identidades funerarias femeninas y poder ideol6gico

34

2003  Moche: Hacia el Final del Milenio, Actas
del Segundo Coloquio sobre la Cultura Moche
(Trujillo, 1 al 7 de Agosto de 1999). Lima, Universi-
dad Nacional de Trujillo y Pontificia Universidad
Catolica del Per.

UCEDA, Santiago, Elias MUJICA y Ricardo MORALES
(editores)

2008 Investigaciones en la Huaca de la Luna 2001.
Trujillo, Facultad de Ciencias Sociales de la Univer-
sidad Nacional de Trujillo.

UCEDA, Santiago y Carlos RENGIFO

2006 «La especializacion del trabajo: teoria y arqueolo-
gia. El caso de los orfebres Mochicas». En: Bulletin
de I’Institut Frangais d’Etudes Andines 35 (2). Pags.
149-185. Instituto Francés de Estudio Andinos.

UCKO, Peter

1969 Ethnographic and archaeological interpretations of
funerary remains. En: World Archaeology Vol.1, Nro
2, Techniques of chronology and excavation. Pp.262-
280. Taylor & Francis, Ltd.

UHLE, Max

1998 Las Ruinas de Moche. En: Max Uhle y el antiguo
Peru. Peter Kaulicke, editor, pags. 205-227. Lima.
Pontificia Universidad Catdlica del Per0.

YOFFEE, Norman

2005 The Myth of the Archaic State. Cambridge
University Press, Cambridge.

YOFFEE, Norman and George COWGILL (Editores)

1988 The Collapse of Ancient States and Civilizations.
University of Arizona Press, Tucson.



